
INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 1 

                 

[THE CONCEPT OF AL-QARĀʾIN IN THE EVALUATION OF TAFARRUD:             

AN ANALYSIS OF IMAM MUSLIM’S METHODOLOGY IN THE MUQADDIMAH 

ṢAḤĪḤ MUSLIM] 

 

KONSEP AL-QARĀʾIN DALAM PENILAIAN TAFARRUD: ANALISIS TERHADAP 

METODOLOGI IMAM MUSLIM DALAM MUQADDIMAH ṢAḤĪḤ MUSLIM 

 

DZULFAIDHI HAKIMIE BIN DZULRAIDI 

Fakulti Pengajian Islam, Universiti Malaysia Sabah, 88400 Kota Kinabalu Sabah, Malaysia.  

Email: dzuldzulraidi@gmail.com 

 
Received: 28th July 2025 Accepted: 11th August May 2025 Published: 1st June 2025 

 

ABSTRACT 

 
The narration of hadith through tafarrud (solitary transmission) has long been a subject of interest 

among hadith scholars, especially in identifying hidden defects (‘illah) within the chain of transmission. 

In his Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim, Imam Muslim outlines the concept of al-qarāʾin (corroborative 

indicators) as a critical tool in evaluating the validity of a narrator’s tafarrud. This study aims to 

analyse Imam Muslim’s methodological framework in assessing tafarrud through the application of al-

qarāʾin. Employing a qualitative approach, this study applies document analysis to Muqaddimah Ṣaḥīḥ 

Muslim, supported by authoritative classical commentaries on hadith. The findings reveal that Imam 

Muslim does not reject tafarrud outright; rather, he considers it acceptable or otherwise based on 

several qarāʾin, including the narrator’s strong memory, consistency with other trustworthy narrators, 

and the narrator’s status as a close student of a well-known hadith authority. The absence of these 

indicators, particularly when a narrator reports uniquely from a prominent figure whose other students 

do not transmit the same narration, serves as grounds for rejection. Thus, al-qarāʾin functions as an 

essential instrument in verifying the reliability of solitary transmissions. This study contributes to a 

clearer understanding of the role of al-qarāʾin in hadith criticism and opens avenues for further 

research on its practical application by other early hadith critics (mutaqaddimūn). 

 

Keywords: Al-Qarāʾin, Tafarrud, Imam Muslim, Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim, Hadith Criticism 

 

ABSTRAK 

 
Periwayatan hadith secara tafarrud sering menjadi perhatian para sarjana hadith, khususnya dalam 

usaha mengenal pasti ‘illah atau kecacatan tersembunyi dalam sanad. Dalam Muqaddimah Ṣaḥīḥ 

Muslim, Imam Muslim menggariskan konsep al-qarāʾin sebagai indikator penting dalam menilai 

keabsahan tafarrud seseorang perawi. Kajian ini bertujuan menganalisis pendekatan Imam Muslim 

terhadap penggunaan al-qarāʾin dalam menilai periwayatan tafarrud berdasarkan metodologi yang 

dihuraikan dalam Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

analisis dokumentasi terhadap karya utama tersebut serta disokong oleh syarah-syarah hadith yang 

relevan. Hasil kajian mendapati bahawa Imam Muslim tidak menolak periwayatan tafarrud secara 

mutlak, sebaliknya mempertimbangkannya berdasarkan beberapa bentuk qarāʾin seperti kekuatan 

hafalan, keselarasan riwayat dengan perawi tsiqah lain, dan status perawi sebagai murid utama kepada 

tokoh hadith terkenal. Kajian ini juga menegaskan bahawa penolakan atau penerimaan tafarrud sangat 

bergantung pada kewujudan atau ketiadaan qarīnah yang menyokong. Dengan itu, konsep qarāʾin 

dilihat berperanan sebagai instrumen penting dalam memastikan ketelitian dan keadilan dalam kritik 

sanad hadith. Kajian ini diharap dapat memperkukuh kefahaman terhadap peranan qarāʾin dalam 

disiplin ‘ilal al-ḥadīth serta membuka ruang kajian lanjutan terhadap aplikasi qarāʾin oleh tokoh-tokoh 

lain dalam kalangan ulama mutaqaddimīn. 

mailto:dzuldzulraidi@gmail.com


INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 2 

Kata kunci: Al-Qarāʾin, Tafarrud, Imam Muslim, Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim, Kritik Sanad 

Hadith  

PENGENALAN 

LATAR BELAKANG KAJIAN 

Kajian mengenai elemen tafarrud semakin mendapat perhatian dalam kalangan pengkaji 

hadith. Hal ini demikian kerana tafarrud berkait secara langsung dengan perawi, sedangkan 

perawi itu sendiri merupakan komponen asas dalam periwayatan hadith1. Beberapa kajian 

terdahulu turut membuktikan bahawa isu tafarrud mempunyai hubungan yang rapat dengan 

disiplin ilmu ‘ilal al-hadīth, bahkan berpotensi mengubah status kesahihan sesuatu hadith2. 

Menurut Ādil al-Zuraqī (2004), antara punca utama berlakunya masalah ‘illah yang sering 

dibahaskan oleh para sarjana hadith silam ialah wujudnya unsur tafarrud dalam periwayatan3. 

Secara ringkasnya, tafarrud merujuk kepada periwayatan hadith oleh seorang perawi secara 

bersendirian tanpa sokongan periwayatan daripada perawi-perawi lain4. Walau bagaimanapun, 

meskipun aspek tafarrud telah banyak dibincangkan, masih terdapat keperluan untuk meneliti 

secara lebih mendalam bagaimana konsep al-qarāʾin diaplikasikan dalam menilai tafarrud , 

khususnya menurut perspektif tokoh-tokoh besar seperti Imam Muslim. Penelitian ini penting 

bagi memahami dengan lebih tepat kerangka pemikiran dan pendekatan para muhaddithin 

dalam menimbang periwayatan tunggal. 

Namun begitu, apabila carian dilakukan pada pengkalan data Google Scholar daripada 

tahun 2015 sehingga 2023, kesemua kajian lepas dilihat menyentuh dari perspektif metodologi 

para ilmuwan dalam berinteraksi dengan tafarrud. Rujuk jadual di bawah: 

Jadual 1: Rumusan literatur mengenai tema tafarrud 

No. Tajuk Penulis Tahun Objektif Kajian 

1. Periwayatan al-Tafarrud dan 

Implikasinya kepada Penilaian 

Sarjana Hadis dalam Disiplin al-

Jarh wa al-Ta’dil5 

Mohd Aizul 

Yaakob 

2023 Membincangkan mengenai 

kesan penilaian status 

perawi terhadap 

periwayatan secara 

tafarrud. 

2. Manhaj al-Daraqutni dalam 

Menilai Periwayatan al-

Tafarrud daripada perawi thiqa 

Mohd Aizul 

Yaakob dan 

2021 Membincangkan mengenai 

metodologi al-Daraqutni 

dalam menerima riwayat 

 
1 Aizul Yaakob 2023. Periwayatan al-Tafarrud dan Implikasinya kepada Penilaian Sarjana Hadis dalam Disiplin al-
Jarh wa al-Ta’dil. Journal Hadis (INHAD) 13(25). 
2  Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin 2019. Periwayatan Hadith Secara al-Tafarrud Menurut Sarjana 
Hadith: Antara Penerimaan dan Penolakan. Journal Hadis (INHAD) 9(18): 182.  
3 Ādil al-Zuraqī. ‘Ādil Abd Syakur. Qawā’id Al-Ilal Wa Qarāin Al-Tarjīh Riyadh. Riyadh: Dār al-Muhaddith li al-
Nasyr wa al-Tawzī’, 2004. 39. 
4 al-Malyabārī, H. A. Muwāzanah Bayna al-Mutaqaddimīn wa al-Muta’akhkhirīn fi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth wa Ta‘līliha. 
Beirut: Dār Ibn Hazm.2001. 
5 Aizul Yaakob 2023. Periwayatan al-Tafarrud dan Implikasinya kepada Penilaian Sarjana Hadis dalam Disiplin al-
Jarh wa al-Ta’dil. Journal Hadis (INHAD) 13(25). 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 3 

dalam karya al-‘Ilal al-Warida fi 

al-Ahadith al-Nabawiyya6 

Roshimah 

Shamsudin 

secara tafarrud oleh perawi 

tsiqah dalam kitabnya. 

3. Penerimaan Hadis Tafarrud 

menurut Ahmad bin Hanbal7 

Ahmad Zulkifli 

Yusof dan Umar 

Muhammad Noor 

2020 Membincangkan 

metodologi Ahmad bin 

Hanbal dalam menerima 

hadith yang diriwayatkan 

secara tafarrud. 

4. Manhaj Sarjana Hadith dalam 

Menentukan ‘Illah dalam 

Periwayatan al-Tafarrud : 

Kajian Perbandingan antara 

Sarjana Mutaqaddimin dan 

Mutaakhirin8 

Mohd Aizul 

Yaakob dan 

Roshimah 

Shamsudin 

2019 Membincangkan mengenai 

perbandingan tokoh-tokoh 

silam dan klasik dalam 

penerimaan riwayat perawi 

secara tafarrud. 

5. Analisis Kewujudan al-

Mutaba’at dalam Periwayatan 

Hadith secara al-Tafarrud 9 

Mohd Aizul 

Yaakob dan 

Roshimah 

Shamsudin 

2019 Membincangkan mengenai 

terdapat riwayat yang 

didakwa secara tafarrud 

namun sebenarnya wujud 

sokongan. 

6. The Issue of Tafarrud and 

Nakarah between Traditionists 

and Historians (Analytical 

Study)10 

Abdul Samad 

Shaikh 

2015 Membincangkan mengenai 

isu tafarrud dan masalah 

(nakārah) yang pernah 

dikeluarkan oleh para 

muhaddithīn dan ahli 

sejarah serta perbandingan 

metodologinya. 

Walau bagaimanapun, kajian ini mengetengahkan perbincangan tafarrud daripada 

perspektif yang berbeza, iaitu dengan meneliti konsep al-qarāʾin dalam menilai keabsahan 

sesuatu tafarrud sebagaimana dibahaskan secara mendalam oleh Imam Muslim (w. 261H) 

dalam Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim. Perbincangan terperinci mengenai penggunaan qarāʾin 

dalam menilai tafarrud oleh Imam Muslim masih kurang diberikan perhatian secara khusus 

 
6 Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2021. Manhaj al-Daraqutni dalam Menilai Periwayatan al-Tafarrud 
daripada perawi thiqa dalam karya al-‘Ilal al-Warida fi al-Ahadith al-Nabawiyya. Al-Bayan: Journal of al-Quran 
and Hadith Studies 19(1). 
7 Ahmad Zulkifli Yusof, Umar Muhammad Noor. 2020. Penerimaan Hadis Tafarrud menurut Ahmad bin Hanbal. 
Journal Hadis (INHAD) 10(20). 
8  Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2019. Manhaj Sarjana Hadith dalam Menentukan ‘Illah dalam 
Periwayatan al-Tafarrud: Kajian Perbandingan antara Sarjana Mutaqaddimin dan Mutaakhirin. Journal of Hadith 
Studies 4(1). 
9 Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2019. Analisis Kewujudan al-Mutaba’at dalam Periwayatan Hadith 
secara al-Tafarrud. Ma’alim al-Quran wa al-Sunnah 15(2). 
10 Abdul Samad Shaikh. 2015. The Issue of Tafarrud and Nakarah between Traditionists and Historians (Analytical 
Study). The Scholar Islamic Academic Research Journal 1(1). 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 4 

dalam kajian terdahulu. Justeru, kajian ini dijalankan bagi mengisi kelompongan tersebut serta 

membuka ruang perbincangan baharu dalam disiplin kritik hadith klasik. 

PENGENALAN IMAM MUSLIM 

Muslim bin al-Ḥajjāj, atau nama penuhnya Abū al-Ḥusayn Muslim bin al-Ḥajjāj bin Muslim 

al-Qushayrī al-Naysābūrī, merupakan seorang tokoh hadith terkemuka daripada keturunan 

Bani Qushayr, sebuah kabilah Arab yang terkenal. Menurut al-Dhahabī dan Ibn Ḥajar al-

‘Asqalānī, beliau dipercayai dilahirkan sekitar tahun 204 Hijrah, namun Maḥmūd Fākhūrī pula 

mencatatkan tahun alternatif iaitu 206 Hijrah, yang dianggap lebih hampir kepada kebenaran11. 

Penglibatan Muslim dalam bidang pengajian hadith bermula sejak usia remaja, dengan 

bimbingan awal daripada Yaḥyā bin Yaḥyā al-Tamīmī. Beliau kemudiannya memperluas 

pengembaraan ilmunya ke pelbagai pusat keilmuan utama seperti Iraq, Hijaz, Syam, dan Mesir 

untuk berguru dengan tokoh-tokoh hadith terkemuka dan mengumpulkan riwayat bagi 

penulisan karyanya12. 

Sepanjang hayatnya, Muslim meriwayatkan hadith daripada lebih 220 guru, dan 

sebahagian besar daripada mereka disenaraikan dalam karya agungnya, Ṣaḥīḥ Muslim. Antara 

guru-guru yang masyhur termasuk al-Qa‘nabī, Aḥmad bin Yūnus, Ismā‘īl bin Abī Uways, 

Dāwūd bin ‘Amr, al-Haitham bin Khārijah, dan Sa‘īd bin Manṣūr13. Muslim juga mempunyai 

hubungan yang sangat erat dengan Imam al-Bukhārī, yang banyak mempengaruhi 

metodologinya dalam menulis hadith. Al-Khaṭīb al-Baghdādī menyatakan bahawa hubungan 

kedua-dua tokoh ini sangat akrab, khususnya ketika al-Bukhārī berada di Naysabur pada 

penghujung hayatnya. Bahkan, menurut al-Dāraquṭnī, reputasi Muslim yang tersohor hari ini 

tidak mungkin tercapai tanpa pengaruh besar gurunya itu14. 

Selain menghasilkan Ṣaḥīḥ Muslim yang menjadi karya magnum opusnya, beliau juga 

menjadi guru kepada ramai tokoh besar hadith seperti al-Tirmidhī, Abū al-Faḍl Aḥmad bin 

Salamah, Ibrāhīm bin Abī Ṭālib, Abū ‘Amrū al-Khafāf, Ibn Khuzaymah, dan Abū Muḥammad 

bin Abī Ḥātim al-Rāzī.⁶ Di samping itu, beliau turut menghasilkan beberapa karya penting lain 

yang masih dirujuk hingga kini, antaranya al-Musnad al-Kabīr, al-Jāmi‘ al-Kabīr, al-‘Ilal, 

Awhām al-Muḥaddithīn, dan al-Tamyīz, seperti yang disebut oleh al-Nawawī dan disokong 

oleh al-‘Uqaylī15. 

 
11 Muḥammad ibn Aḥmad al-Dhahabī, Siyar A‘lam al-Nubalā’ (Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 1985); Ibn Ḥajar 
al-‘Asqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb, ed. Ibrāhīm al-Zabīq dan ‘Ādil Mushid, vol. 4 (Beirut: Muassasah al-Risālah, 
2014); Maḥmūd Fākhūrī, Al-Muslim bin al-Ḥajjāj bin al-Ḥajjāj al-Qushayrī al-Naysābūrī Ḥayātuhu wa Ṣaḥīḥuhu 
(Cairo: Dār al-Salām, 2016); Fākhūrī, Muḥammad. Al-Muslim bin al-Ḥajjāj bin al-Ḥajjāj al-Qushayrī al-Naysābūrī: 
Ḥayātuhu wa Ṣaḥīḥuhu. Cairo: Dār al-Salām li al-Ṭabā‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzī‘ wa al-Tarjamah, 2016. 
12 Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb, 4:97; Ibn Khallikān, Wafayāt al-A‘yān (Beirut: Dār Ṣādir, 1997), 
4:236. 
13 al-Khaṭīb al-Baghdādī, Tārīkh Baghdād, ed. Baṣīr ‘Awnī Yūsuf (Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 2001), 3:112.; al-
Dāraquṭnī, Al-Su’ālāt lil-Dāraquṭnī li Abī Hāshim, ed. Muḥammad al-‘Ajlān (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 2000), 24; 
Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī. Nuzhat al-Naẓar fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar. Damascus: Maṭba‘ah al-Sabbāḥ, 2000. 
14 Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb, 4:97; Ibn Khallikān, Wafayāt al-A‘yān (Beirut: Dār Ṣādir, 1997), 
4:236. 
15 al-Nawawī, Muqaddimah Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1996), 12; al-‘Uqaylī, Ḍu‘afā’ al-‘Uqaylī 
(Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1992), 1:33. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 5 

LATAR BELAKANG KARYA MUQADDIMAH ṢAḤĪḤ MUSLIM 

Penulisan karya Ṣaḥīḥ Muslim berpunca daripada permintaan murid Muslim bin al-Hajjāj 

sendiri iaitu Ahmad bin Salamah . Hal ini telah dijelaskan sendiri oleh Muslim dalam 

Muqaddimah beliau. Ahmad bin Salamah telah menjelaskan kepada Muslim bin al-Hajjāj 

bahawa beliau ingin mendalami bidang hadith justeru meminta Muslim mengarang sebuah 

kitab hadith dengan beberapa ciri khusus . Rujuk jadual di bawah: 

Jadual 2: Ciri-ciri Ṣaḥīḥ Muslim 

No. Permintaan Penjelasan 

1. Kitab mengenai sunnah agama, hukum-

hakam berkaitan pahala dan dosa, anjuran dan 

ancaman. 

Murid beliau 

meminta beliau 

mengarang kitab hadith 

yang mengandungi 

keseluruhan atau 

kebanyakan bab-bab 

dalam syariat 

2. Kitab yang mengandungi sanad 

mutanāqilah dan mutadāwilah 

Murid beliau 

meminta beliau 

memasukkan sanad-sanad 

penuh ke dalam kitabnya 

daripada para sahabat, 

tābi’īn dan selepasnya. 

3. Kesemua hadith dan sanad dihimpunkan 

dalam satu kitab 

Ahmad bin 

Salamah meminta Muslim 

bin al-Hajjāj agar 

menghimpunkan kesemua 

perbincangan dalam sanad 

kitab. 

4. Tidak ada pengulangan yang banyak 

dalam kitab 

Ahmad bin 

Salamah meminta Muslim 

bin al-Hajjāj agar 

mengurangkan 

pengulangan agar hadith 

itu lebih mudah difahami. 

Seterusnya, Muslim bin al-Hajjāj memperkenankan permintaan murid beliau dan 

mengarang sebuah karya al-Musnad al-Sahīh al-Mukhtaşar min Sunan Rasūlullah yang lebih 

masyhur dikenali sebagai Ṣaḥīḥ Muslim. Khusus dalam muqaddimah bagi kitab ini, Muslim 

bin al-Hajjāj menjelaskan mengenai metodologi beliau dalam berinteraksi dengan hadith. Hal 

ini kerana menurut beliau, terdapat golongan pseudo muhaddithīn yang menyebarkan hadith-



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 6 

hadith bermasalah kepada orang awam dan perkara itu merosakkan. Perbincangan-

perbincangan dalam muqaddimah beliau lengkap sehingga layak dikategorikan sebagai sebuah 

karya usul hadith. Terdapat beberapa tokoh yang menghuraikan muqaddimah beliau secara 

berasingan berbanding kitab Ṣaḥīḥ Muslim seperti Muḥammad Ibn al-Shaykh al-‘Allāmah ‘Ali 

bin Adam bin Musa al-Ityūbī dan Abdul Karīm al-Khudayr . 

 Berikut adalah senarai topik-topik perbincangan dalam Muqaddimah Ṣaḥīḥ 

Muslim16: 

Jadual 3: Senarai topik perbincangan dalam Ṣaḥīḥ Muslim. 

No. Topik Perbincangan 

1. 
Pendahuluan dan Kata-kata Aluan daripada Muslim bin al-

Hajjāj 

2. Sebab Penulisan Ṣaḥīḥ Muslim 

3. Metodologi Penulisan Ṣaḥīḥ Muslim 

4. Realiti Periwayatan Hadith Era Muslim bin al-Hajjāj 

5. 
Kewajiban Mengambil Riwayat daripada Para Perawi 

Tsiqah dan Meninggalkan Penipu 

6. Larangan Berdusta ke atas Nabi SAW 

7. 
Larangan Menceritakan Semua yang Didengari tanpa 

Tapisan 

8. 
Perawi Da‘īf dan Penipu yang Perlu Dijauhi Riwayat 

Mereka 

9. Sanad Merupakan Sebahagian daripada Agama 

10. 
Menceritakan Kelemahan Perawi dan Pandangan Ulama 

Hadith Mengenainya 

 
16 Muslim Bin al Hajjāj. (1955). Ṣaḥīḥ Muslim. Kaherah: Matba’ah Īsa al Bābī. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 7 

11. 
Adakah Disyaratkan Bertemu bagi Pensabitan Samā’ 

Seseorang Perawi 

12. Sah Menggunakan Hadīth Mu’an’an sebagai Hujah. 

Secara keseluruhannya, Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim bukan sahaja merupakan sumbangan 

besar Muslim bin al-Hajjāj dalam bidang hadith, tetapi juga menunjukkan metodologi kritikal 

dan sistematik yang beliau gunakan dalam menilai perawi. Karya ini memberikan panduan 

yang berharga bagi para pengkaji hadith dalam memahami bagaimana penilaian perawi 

dilakukan dan kepentingan pendekatan yang berintegriti dan teliti dalam kajian hadith. Melalui 

karya ini, Muslim telah meninggalkan warisan ilmiah yang terus dihargai dan dijadikan rujukan 

oleh para ulama dan pelajar hadith hingga ke hari ini. 

METODOLOGI KAJIAN 

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif kerana pendekatan ini paling sesuai untuk 

memahami sesuatu isu secara mendalam, khususnya dalam mengkaji konsep al-qarāʾin dalam 

penilaian tafarrud seorang perawi hadith17. 

Bagi pengumpulan data, metode dokumentasi digunakan dengan meneliti dan 

menghimpunkan sumber-sumber primer seperti Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim serta syarahannya, 

di samping sumber-sumber sekunder seperti artikel jurnal, tesis, disertasi, buku bercetak 

mahupun digital, dan pangkalan data atas talian seperti aplikasi al-Maktabah al-Shāmilah. 

Sumber-sumber ini digunakan untuk mengenal pasti bagaimana konsep al-qarāʾin diterapkan 

oleh Imam Muslim dalam menilai keabsahan periwayatan tafarrud , serta untuk melihat 

penerimaan dan analisis ulama hadith lain terhadap pendekatan beliau. 

Bagi menganalisis data yang diperoleh, kajian ini menggunakan metode analisis 

kandungan. Metode ini bertujuan meneliti definisi al-qarāʾin menurut para ilmuwan klasik dan 

kontemporari, menghuraikan konsep tafarrud secara tuntas, serta mengenal pasti 

kesinambungan hubungan antara konsep qarāʾin dan tafarrud berdasarkan penekanan yang 

dibawa oleh Imam Muslim dalam Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim. Analisis ini turut disokong 

dengan penjelasan daripada kitab-kitab syarah hadith yang muktabar. 

DAPATAN DAN PERBINCANGAN 

KONSEP TAFARRUD  

Perkataan tafarrud berasal daripada kalimah bahasa Arab. Ia merupakan kata terbitan daripada 

kalimah 18 تَ فَرَّدَ  –  يَ تَ فَرَّدُ  –  تَ فَرُّد
. Kalimah ini berasal daripada kata akar  َفَ رَد yang bermaksud 

ganjil. Ibn Fāris (m. 395h) berpandangan kalimah farada membawa maksud tunggal atau 

 
17 Mohd Awang Idris, Haslina Muhamad, and R Zirwatul Aida R Ibrahim. Metodologi Penyelidikan Sains Sosial. 
Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 2018, 76. 
18  Ahmad al-‘Ayid et.al. Al-Mu‘jam al-‘Arabi al-Asasi, T.T: Munazzamah al-‘Arabiyyah li al-Tarbiyyah wa al-
Thaqafah wa al-‘Ulum, (t.t), 924. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 8 

seorang diri19. Hal ini dipersetujui oleh al-Raghib namun beliau memilih maksud yang lebih 

khusus iaitu bersendirian dan tidak bercampur selainnya20. Justeru kesimpulan yang dapat 

dikeluarkan daripada keseluruhan pandangan di atas bahawa tafarrud membawa pengertian 

sendirian. 

Kemudian daripada sudut istilah, definisi tafarrud tidak jauh beza berbanding 

pengertian secara bahasa. Perbincangan mengenai definisi secara istilah dapat ditemui dari 

beberapa sarjana, termasuk al-Malyābārī (2001) yang menyatakan bahawa tafarrud merujuk 

kepada perawi yang meriwayatkan hadith tanpa diiringi oleh perawi-perawi lain21. Abdul 

Jawwad Hammām (2008) dilihat memberikan definisi yang terbaik dengan mengatakan  al-

tafarrud membawa maksud sesuatu hadith yang datang melalui jalan seorang perawi tanpa 

diiringi oleh perawi-perawi yang lain dan berlaku dalam beberapa kemungkinan iaitu sama ada 

pada asal hadith (mutlaq) atau sebahagian daripadanya (nisbī), berlaku pertembungan (al-

mukhālafah) ataupun tidak, berlaku tambahan (al-ziyādah) ataupun tidak, berlaku pada sanad 

ataupun matan dan melalui perawi yang thiqah ataupun tidak22. Dengan demikian definisi-

definisi ini pada dasarnya menyampaikan erti yang hampir sama mengenai periwayatan 

tafarrud iaitu periwayatan secara bersendirian oleh seorang perawi tanpa adanya perawi lain 

yang meriwayatkan hadith tersebut.  

Terma tafarrud telah digunakan secara meluas oleh para ilmuwan hadith mutaqaddimīn 

apabila menilai periwayatan seseorang perawi23. Seperti contoh perkataan al-Dāraqutnī ketika 

mengomentari hadith Artah bin al-Munzir: 

 تَ فَرَّدَ بهِِ أرَطاه بن المنذر 

Terjemahan: Artah bin al-Munzir bertafarrud pada hadith ini. 

Menurut Hamām (2008), ahli hadis muta’akhkhirīn nampaknya kurang memberi 

perhatian kepada aspek tafarrud dalam kritikan hadis, sementara ahli hadis mutaqaddimīn lebih 

berfokus pada aspek ini. Ibn Rajab al-Ḥanbalī (2014) menyatakan bahawa huffaz 

mutaqaddimīn cenderung menyatakan bahawa hadis yang mengalami tafarrud dan tidak 

bertentangan dengan riwayat perawi thiqah lainnya dianggap tidak sah. Ibrāhīm al-Lāḥim (t.th.) 

juga menyebut bahawa mutaqaddimīn tidak hanya memerhatikan zahir sanad dan matan, tetapi 

juga petunjuk luaran dan tersembunyi untuk menentukan kesahihan suatu hadis. Oleh itu, 

kajian yang mengkaji metodologi ulama mutaqaddimīn dalam menilai dan menerima hadis 

tafarrud diperlukan. 

Menurut Aizul Yaakob dan Roshimah Shamsudin (2019), terdapat 10 istilah-istilah 

dalam lapangan hadith yang kebiasaannya digunakan oleh para muhaditthīn bagi menunjukkan 

 
19 Abu al-Husayn Ahmad bin Faris bin Zakariyya. Maqayis al-Lughah tahqiq ‘Abd al-Salam Muhammad Harun, 
T.T: Dar al-Fikr, j. 4, h. 500. 
20 Abu al-Qasim al-Husayn bin Muhammad, al-Raghib al-Asfahani (t.t.), Al-Mufradat fi Gharib al-Quran tahqiq 
Muhammad Sayyid Kaylani, T.T.P.: T.T, Kitab al-Fa’, h. 375. 
21 al-Malyabārī, H. A. Muwāzanah Bayna al-Mutaqaddimīn wa al-Muta’akhkhirīn fi Taṣḥīḥ al-Ḥadīth wa Ta‘līliha. 
Beirut: Dār Ibn Hazm.2001. 
22 ‘Abd al-Jawad Hamam, Al-Tafarrud fi Riwayah al-Hadith wa Manhaj al-Muhaddithin fi Qabulihi aw Raddihi 
(Dirasah Ta’siliyyah Tatbiqiyyah), 2008, 45-59. 
23 Dzul Dzulraidi. Terjemahan Syarah Muqizah Az-Zahabi Terengganu: Paddi Resources, 2023, 53. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 9 

terdapat riwayat secara tafarrud oleh perawi24. Ringkasan istilah-istilah tersebut adalah seperti 

jadual di bawah: 

Jadual 2: Ringkasan istilah seerti dengan tafarrud 

No. Istilah yang membawa maksud seerti dengan tafarrud 

1. Tafarrada bihi fulān (fulan bersendirian pada riwayatnya) 

2. Gharīb (riwayat secara janggal atau tunggal) 

3. Lā Yutāba’ ‘alayh (tiada sokongan bagi hadithnya) 

4. Syādh (janggal) 

5. Ghayr Mahfūz (riwayat yang tidak disokong oleh perawi tsiqah) 

6. Munkar (riwayat yang bermasalah) 

7. Khata’ (riwayat yang salah) 

8. Fā’idah (kebiasaannya digunakan seerti dengan istilah gharīb) 

9. Hasan (terkadang digunakan seerti dengan istilah gharīb) 

10. Lā yarwīhi ‘an fulān illā fulān (tiada yang meriwayatkan kecuali 

fulan) 

KONSEP QARĀ’IN DALAM TAFARRUD  

DEFINISI QARĀ’IN  

Qarāin terdiri daripada perkataan dalam Bahasa Arab. Ia merupakan bentuk jamak, sementara 

bentuk tunggalnya adalah qarīnah 25 . Perkataan ini berasal dari kata kerja qarana yang 

 
24 Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin 2019. Periwayatan Hadith Secara al-Tafarrud Menurut Sarjana 
Hadith: Antara Penerimaan dan Penolakan. Journal Hadis (INHAD) 9(18): 185. 

25 "Qarāin." Al-Ma’āny, 2010, diakses pada 22 November 2023, 
https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%86/ 

https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%86/


INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 10 

bermaksud menggabungkan atau menyatukan sesuatu dengan sesuatu yang lain dengan kuat 

atau keras26. Selain itu, qarana juga bermaksud kebersamaan antara dua perkara27. 

Daripada segi istilah, Sāmir al-Kabīsī (2021) berpendapat bahawa tiada definisi yang 

jelas diberikan oleh ahli hadith terdahulu. Mereka cenderung menggunakan istilah ini seperti 

deria keenam yang ada pada seseorang28. Mustafa al-Zarqā’ mendefinisikan qarīnah sebagai 

petunjuk yang mengarahkan kepada objektif atau hasil yang diingini29. Ahmad Maʿbad pula 

menggambarkannya sebagai sesuatu yang menunjukkan objektif secara tidak langsung 30 . 

Tambahan lagi, Ayyub al-Husainī (m. 1094H) mendefinisikan qarīnah sebagai sesuatu yang 

menjelaskan objektif tanpa sengaja 31 . Berdasarkan pandangan-pandangan ini, dapat 

disimpulkan bahawa qarīnah dalam konteks istilah merujuk kepada petunjuk yang ditemui 

secara tidak langsung dan membantu menjelaskan objektif kajian. Rujuk jadual di bawah: 

Jadual 1: Definisi-definisi Qarā’in 

Bil. Tokoh Definisi 

1. Mustafa al-Zarqā’ 
Sesuatu petunjuk yang menjelaskan sesuatu yang 

tersembunyi sehingga menunjukkan objektif. 

2. Ahmad Ma’bad 
Sesuatu yang menunjukkan kepada objektif secara tidak 

langsung 

3. Ayyub al-Husainī Sesuatu yang menjelaskan objektif tanpa disengajakan 

Kesimpulan 
Sesuatu petunjuk yang dijumpai secara tidak langsung dan menjelaskan 

objektif kajian 

 

 

 
26 Ibn Fāris, Ahmad bin Fāris. Mu’jam Māqayis Al-Lughah. tahkik Abdul Salam Harun. Vol. 5, Kaherah: Dār al-Fikr, 
1979. 
27 Ismail bin Ahmad. Al-Sihāh Tāj Al-Lughah Wa Sihāh Al-‘Arabiyah. diedit oleh Ahmad Abd al-Ghafur. Beirut: Dār 
al-‘Ilm, 1987. 
28 Sāmir al-Kabīsī. "Athar Al-Qarāin Fī Al-Tarjīh Bi Al-Jazm Bi Al-Samāʿ Al-Mubāsyir Wa Al-Tahdīth Bihi Mirāran." 
Majallah al-Muhaddith al-‘Irāqiyah 3, no. 1 (2021), 106. 
29 Hanān Qamāri. "Ta’ārud Qarāin Al-Tarjih Wa Dawābit Daf’ihā ‘Inda Al-Imām Ibn Abi Hātim Min Khilāli Kitābihi 
Al-‘Ilal." Disertasi Master, Echahid Hamma Lakhdar University, 2016.(42). 
30 Masyaqbah, Abdul Rahman Muhammad. "Athar Al-Qarāin Fi Ikhtilāf Al-Nuqqād Fi Tarjīḥ Bayna Al-Riwāyāt Wa 
I’lālihā." Majallah Nisf Sanawiyah Muhkamah 18, no. 2 (2021), 253. 
31 Ayyub al-Husainī. Al-Kulliyāt Mu’jam Fi Al-Mustalahāt Wa Al-Furūq Al-Lughawiyyah. tahkik ‘Adnān Darwisy. 
Beirut: Muasasah al-Risālah, 2009. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 11 

Penggunaan qarīnah mempunyai asas rujukannya daripada syariat. Hal ini boleh dilihat 

dalam Al-Quran surah Yūsuf: 

ڑ  ک    ک  ک  ک     ڑژ  ژ  ڈڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڍچ  ڇ  ڇ   ڇ   ڇ

 گ  

Terjemahan: Dan (bagi mengesahkan dakwaan itu) mereka pula melumurkan baju Yūsuf 

dengan darah palsu. Bapa mereka berkata: “Tidak! Bahkan nafsu kamu memperelokkan kepada 

kamu suatu perkara (yang tidak diterima akal). Kalau demikian, bersabarlah aku dengan 

sebaik-baiknya, dan Allah jualah yang dipohonkan pertolonganNya, mengenai apa yang kamu 

katakan itu32. 

Al-Qurtubī (m. 671H) menceritakan bahawa apabila adik-beradik Nabi Yūsuf AS ingin 

menggunakan darah sebagai qarīnah untuk menyokong dakwaan mereka, Allah SWT 

menzahirkan qarīnah balas bahawa tiada kesan gigitan serigala pada baju Nabi Yūsuf AS. 

Ketika Nabi Yaʿqūb AS melihat situasi ini, Baginda tidak mempercayai dakwaan adik-beradik 

Nabi Yūsuf AS33. Ini menunjukkan bahawa penggunaan qarīnah telah disyariatkan dalam 

Islam sejak zaman dahulu. 

Abdullah Muhammad Hasan (2013) menyatakan bahawa para ilmuwan Islam bersetuju 

mengenai peranan qarīnah dalam ilmu fiqh, bahasa, usul fiqh, ilmu kalam, dan hadith secara 

umum, walaupun terdapat perbezaan dalam aplikasi dan pembahagiannya34. Namun, kajian ini 

hanya akan memfokuskan kepada ilmu hadith semata-mata. Abd Qādir Muhammad (2018) 

merumuskan definisi qarīnah dalam ilmu hadith sebagai tanda yang menunjukkan kewujudan 

atau ketiadaan ʿillah pada sesebuah hadith yang berkaitan dengan perawi dan riwayat35. 

Menurut Hātim al-Awnī (2018), terdapat perbezaan yang jelas antara qarīnah dan dalīl. 

Dalīl adalah bukti konkrit yang mencukupi untuk mensabitkan sesuatu dengan hanya satu dalīl, 

manakala qarīnah memerlukan lebih daripada satu petunjuk untuk mensabitkan sesuatu 

perkara36. Hal ini boleh diibaratkan seperti kes pembunuhan. Dalīl diumpamakan sebagai 

pengakuan suspek, manakala qarīnah seperti motif pembunuhan. Pengakuan suspek sudah 

mencukupi untuk mensabitkan kesalahan membunuh, sedangkan motif pembunuhan sahaja 

tidak mencukupi tanpa disokong oleh qarīnah lain. Rujuk jadual di bawah:  

 

 

 

 
32 Surah Yūsuf, 18. 
33 Al-Qurtubī. Al-Jāmi’ Li Ahkām Al-Qur’ān. tahkik Abdullah bin Abd Muhsin. Beirut: Muassasah al-Risālah, 2006. 
34 Abdullah Muhammad Hasan. Al-Qarāin Wa Atharuhā Fi ‘Ilmi Al-Hadīth. Kuwait: Wizārah al-Awqāf wa al-Syu’ūn 
al-Islāmiyyah, 2012. 
35 Sāmir al-Kabīsī. "Athar Al-Qarāin Fī Al-Tarjīh Bi Al-Jazm Bi Al-Samāʿ Al-Mubāsyir Wa Al-Tahdīth Bihi Mirāran." 
Majallah al-Muhaddith al-‘Irāqiyah 3, no. 1 (2021).106. 
36 Ḥātim al-Awnī, Muqarrar al-Takhrīj wa Manhaj al-Hukm ‘alā al-Ḥadīth. Beirut: Markaz Namā’ li al-Buḥūth wa 
al-Dirāsāt, 2018 212. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 12 

Jadual 2: Perbezaan Qarīnah dan Dalīl 

Perbezaan Qarīnah dan Dalīl 

Qarīnah Dalīl 

Definisi: Tanda yang menunjukkan wujud 

atau tidak ʿillah pada sesebuah hadith 

berhubungkait perawi dan riwayat 

Definisi: Bukti yang menunjukkan wujud 

atau tidak ʿillah pada sesebuah hadith 

berhubungkait perawi dan riwayat 

Contoh: Periwayatan secara bersendirian 

merupakan petunjuk kewujudan ʿillah 

sesebuah hadith 

Contoh: Pengakuan perawi bahawa dia 

tersilap merupakan bukti ʿillah sesebuah 

hadith 

Naurah Didān berpandangan qarīnah dalam hadith terbahagi kepada dua bahagian 

utama iaitu qarā’in al- tarjīḥ dan qarā’in al-taʿlīl. Qarāin al-tarjīḥ merupakan petunjuk-

petunjuk yang digunakan untuk menentukan salah satu riwayat yang bercanggahan dengan 

riwayat yang lain. Di samping itu, qarāin al-taʿlīl bermaksud petunjuk-petunjuk yang 

digunakan untuk memilih salah satu riwayat bermasalah daripada keduanya 37 . Meskipun 

begitu, Hanān Qamari (2016) menambah dua pecahan lain iaitu qarā’in al-jamʿ yang 

digunakan untuk menggabungkan kedua-dua riwayat dan qarā’in dafʿ al-ʿillah memberi 

pengertian petunjuk untuk mengangkat ʿillah yang terdapat pada kedua-dua riwayat38. Rujuk 

jadual di bawah: 

Jadual 3: Pembahagian Qarāin 

Bil. Pembahagian Definisi 

1. Qarā’in al-Tarjīh 
Petunjuk yang digunakan untuk memilih salah satu riwayat 

yang bercanggahan 

2. Qarā’in al-Taʿlīl 
Petunjuk yang digunakan untuk menentukan salah satu riwayat 

yang bermasalah 

3. Qarā’in al-Jamʿ Petunjuk yang digunakan untuk menerima kedua-dua riwayat 

 
37 Naurah Didān. "Qarāin Al-Tarjīh Allatī Wāzana Bihā Al-Hāfidh Al-Mizzzi ‘Inda Al-Ikhtilāf Bi Ziyādah Rāwi Au 
Isqātihi Min Al-Isnād Min Khilāli Kitābihi Tahztīb Al-Kamāl: Dirāsag Nazariyyah." Tesis PhD, Universiti Qāsim 
(832). 
38 Hanān Qamāri. "Ta’ārud Qarāin Al-Tarjih Wa Dawābit Daf’ihā ‘Inda Al-Imām Ibn Abi Hātim Min Khilāli Kitābihi 
Al-‘Ilal." Disertasi Master, Echahid Hamma Lakhdar University , 2016.(45). 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 13 

4. 
Qarā’in Dafʿ al-

ʿIllah 

Petunjuk yang digunakan untuk menghilangkan ‘illah yang 

terdapat pada riwayat 

‘Ādil al-Zuraqī berpandangan qarā’in daripada sudut kuantiti terlalu banyak dan tidak 

dapatkan ditentukan limitasinya. Walau bagaimanapun, perkara ini boleh dibahagikan kepada 

dua kelompok iaitu qarā’in yang selalu digunakan oleh ilmuwan hadith dan dinamakan qarā’in 

ʿammah, manakala qarā’in yang kurang digunakan disebut sebagai qarā’in khāṣṣah39.  

PERANAN QARĀ’IN 

Qarā’in daripada sudut peranan atau penggunaannya terbahagi kepada dua bahagian. Pertama 

qarā’in isnādiyyah iaitu petunjuk-petunjuk yang digunakan pada perbincangan sanad sama ada 

berkenaan sifat riwayat atau perbahasan keterputusan dan kebersambungan sanad. Bahagian 

kedua pula dinamakan qarā’in matniyyah bermaksud petunjuk-petunjuk yang digunakan pada 

perbincangan matan atau teks hadith40.  

Antara perbahasan qarā’in dalam skop sanad adalah menyentuh berkaitan ilmu al-jarḥ 

wa al-taʿdīl. Al-Haitham Muhammad (2021) mendefinisikannya sebagai petunjuk-petunjuk 

berhubung perawi, tokoh al-jarh wa al-ta’dīl atau konteks ulasan terhadap perawi yang boleh 

digunakan untuk menguatkan salah satu pandangan sama ada kritikan atau pujian41.  

 Selain itu, qarā’in juga digunakan bagi menyelesaikan isu tadlīs bagi perawi. Tadlīs 

bermaksud helah yang digunakan oleh perawi. Tadlīs tidak sama seperti penipuan bahkan 

perawi tidak dihukum penipu sekiranya melakukan tadlīs42 . Justeru itu, qarā’in al-tarjīḥ 

diaplikasi untuk menyelesaikan masalah sama ada tadlīs yang dilakukan oleh perawi tersebut 

menyebabkan hadithnya tertolak dan tidak diterima43.  

 Begitu juga qarā’in digunakan dalam isu pensabitan samāʿ. Menurut Majdi ʿAtiyyah 

(2004) isu ini berlaku apabila perawi diperselisihkan status samāʿ berbanding perawi lain. Hal 

ini demikian apabila sebahagian tokoh hadith silam menetapkan berlaku samāʿ antara kedua-

dua perawi walhal sebahagian tokoh yang lain menafikannya. Justeru pemilihan pandangan 

dijalankan melalui pendekatan qarā’in al-tarjīḥ44.  

Contoh yang dapat dikeluarkan adalah situasi samāʿ perawi bernama Abān bin Uthmān 

bin ‘Affān daripada ayahnya. Ahmad bin Hanbal menyatakan Abān tidak ada mengambil 

riwayat manakala Muslim bin Hajjāj meriwayatkan dalam sahih beliau hadith Abān daripada 

ayahnya45. Situasi lain, samāʿ Ibrāhim bin Abd Rahman bin ‘Auf daripada Umar. Al-Bayhaqī 

 
39 ‘Ādil al-Zuraqī. ‘Ādil Abd Syakur. Qawā’id Al-Ilal Wa Qarāin Al-Tarjīh Riyadh. Riyadh: Dār al-Muhaddith li al-
Nasyr wa al-Tawzī’, 2004. 
40 Hanān Qamāri. "Ta’ārud Qarāin Al-Tarjih Wa Dawābit Daf’ihā ‘Inda Al-Imām Ibn Abi Hātim Min Khilāli Kitābihi 
Al-‘Ilal." Disertasi Master, Echahid Hamma Lakhdar University, 2016.(45). 
41 Al-Haitham Muhammad. "Qarāin Al-Tarjīḥ Bayna Aqwāl Al-Jarh Wa Al-Ta’dīl Al-Muta’āridah ‘Inda Ibn Addī Fi 
Kitābihi Al-Kāmil." Disertasi Master, Universiti Tayyibah, 2021.(6). 
42 Dzul Dzulraidi. Terjemahan Syarah Muqizah Az-Zahabi Terengganu: Paddi Resources, 2023, 64. 
43 Ḥātim al-Awnī, Muqarrar al-Takhrīj wa Manhaj al-Hukm ‘alā al-Ḥadīth. Beirut: Markaz Namā’ li al-Buḥūth wa 
al-Dirāsāt, 2018 210. 
44 Majdi ‘Atiyyah. Al-Ilmā’ Fi Itbāth Al-Samāʿ. Mesir: Maktabah Ibn ‘Abbās, 2005. 4. 
45 Ibid, 6. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 14 

menyatakan samāʿ tersebut tidak berlaku sedangkan Yaʿqūb bin Shaybah menetapkan 

sebaliknya46. 

 Begitu juga berfokuskan kepada kajian, qarā’in juga dilihat berperanan dalam 

menentukan keabsahan tafarrud seseorang perawi. Hal ini dapat dilihat daripada perbahasan 

Imam Muslim dalam Muqaddimah beliau. Namun persoalannya apakah bentuk qarā’in yang 

beliau gunakan dalam menentukan keabsahan tafarrud seseorang perawi? 

KONSEP QARĀ’IN AL-TARJĪḤ TERHADAP TAFARRUD MENURUT IMAM 

MUSLIM  

Imam Muslim membincangkan mengenai isu tafarrud pada satu tempat dalam Muqaddimah 

Ṣaḥīḥ Muslim iaitu ketika membahaskan mengenai tingkatan para perawi. Imam Muslim 

membahagikan para perawi kepada tiga kategori iaitu (1) perawi adil dan sempurna dhābit 

(hafalan), (2) perawi adil tetapi kurang dhābit dan (3) perawi tidak adil dan tidak dhābit. 

Terdapat satu rumusan pembahagian perawi yang telah dilakukan oleh Ibrahim Adham Mohd 

Rokhibi (2022) dan ia selari dengan penelitian kajian47. Rumusan adalah seperti berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
46 Ibid, 7. 
47 Ibrahim Adham Mohd Rokhibi and Khadher Ahmad. “Analisis Metode Penerangan Hadith Berʻillah dalam 
Ṣaḥīḥ Muslim Menurut Ḥamzah al-Malyabārī.” Online Journal Research in Islamic Studies 9, no. 1 (2022). 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 15 

Rajah 6: Pembahagian Perawi Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim 

 

 Ketika membahaskan mengenai isu perawi tingkatan ketiga, beliau membincangkan 

mengenai tanda perawi bermasalah adalah apabila riwayatnya banyak bercanggah dengan 

riwayat para perawi tsiqah yang lain. Seterusnya beliau menyambung dengan menjelaskan 

metodologi para ulama hadith dalam menerima riwayat tafarrud seseorang perawi. Imam 

Muslim menyatakan: 

ثُ مِنَ الَْْدِيثِ، أَنْ يَكُونَ قَدْ شَارَكَ  الثِ قَاتِ مِنْ أهَْلِ الْعِلْمِ   وَالَّذِي نَ عْرِفُ مِنْ مَذْهَبِهِمْ فِ قَ بُولِ مَا يَ تَ فَرَّدُ بهِِ الْمُحَدِ 
ئًا ليَْسَ عِنْدَ   وَالْْفِْظِ فِ بَ عْضِ مَا رَوَوْا. وَأمَْعَنَ فِ ذَلِكَ عَلَى الْمُوَافَ قَةِ لهم. إذا وجد كذلك، ثم ذاد بَ عْدَ ذَلِكَ شَي ْ

يثِهِ وَحَدِيثِ فأَمََّا مَنْ تَ راَهُ يَ عْمِدُ لِمِثْلِ الزُّهْريِِ  فِ جَلََلتَِهِ وكََثْ رةَِ أَصْحَابهِِ الْْفَُّاظِ الْمُتْقِنِيَن لَِْدِ   أَصْحَابهِِ، قبُِلَتْ زيََِدَتهُُ.
هُمَا حَدِيثَ هُمَا   غَيْْهِِ، أوَْ لِمِثْلِ هِشَامِ بْنِ  عُرْوَةَ، وَحَدِيثُ هُمَا عِنْدَ أهَْلِ الْعِلْمِ مَبْسُوطٌ مُشْتََكٌَ. قَدْ نَ قَلَ أَصْحَابُُمَُا عَن ْ

هُمَا أوَْ عَنْ أَحَدِهِِاَ الْعَدَدَ مِنَ الَْْدِيثِ، مَِّا لَِ ي َ  أَحَدٌ مِنْ أَصْحَابُِِمَا،   عْرفِهُُ عَلَى الِِت فَِاقِ مِن ْهُمْ فِ أَكْثَرهِِ. فَيَْْوِي عَن ْ
  أعلم. وَليَْسَ مَِّنْ قَدْ شَاركََهُمْ فِ الصَّحِيحِ مَِّا عِنْدَهُمْ، فَ غَيُْْ جَائزٍِ قَ بُولُ حَدِيثِ هذا الضرب من الناس. والله

Terjemahan: Begitu juga, apa kami ketahui daripada metodologi para ahli ilmu dalam 

menerima riwayat secara bersendirian (tafarrud ) bahawa mestilah perawi bersendirian itu 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 16 

dikenali banyak selari (muwāfaqah) pada riwayatnya yang lain dengan ahli ilmu dan al-hifz. 

Sekiranya begitu keadaannya, kemudian dia ada menambahkan lafaz pada riwayatnya yang 

tidak disebutkan oleh ashāb perawi yang lain, maka boleh [dipertimbangkan] untuk diterima 

tambahan riwayatnya itu. Adapun orang-orang yang anda lihat dikenali dengan kemasyhuran 

dan ramai anak muridnya daripada kalangan huffāz serta hadith-hadith mereka sentiasa 

disebarkan seperti al-Zuhrī atau Hishām bin ‘Urwah, maka sekiranya terdapat perawi-perawi 

yang menyampaikan hadith dari mereka walhal anak-anak murid rapat (ashāb) mereka tidak 

menyampaikan sedemikian (tafarrud ), tidak boleh diterima riwayat tersebut. Wallahu a’lam48. 

 Dalam perbincangan di atas, Imam Muslim menyentuh mengenai aspek al-qarā’in 

dalam penerimaan tafarrud seseorang perawi pertama perawi tersebut terkenal dengan 

kebanyakan riwayat sebelumnya sebagai tepat dan selari dengan riwayat para perawi tsiqah 

yang lain. Kedua adalah sekiranya perawi tersebut dikenali merupakan seorang tokoh yang 

mempunyai ramai anak murid, kemudian tiba-tiba ada perawi yang meriwayatkan daripadanya 

secara tafarrud maka ini merupakan qarīnah riwayat tersebut bermasalah dan tidak boleh 

diterima. Rujuk jadual di bawah: 

Jadual 7: Qarā’in Tafarrud menurut Imam Muslim 

Bil Jenis Perawi Kemungkinan 

tafarrud diterima 

Sebab/Alasan 

1. Perawi yang kebanyakan riwayatnya selari 

dengan riwayat para tsiqah. 

Berkemungkinan 

diterima. 

Dikenalpasti 

mempunyai kekuatan 

hafalan cemerlang 

2. Perawi yang kebanyakan riwayatnya tidak selari 

dengan riwayat para tsiqah 

Tidak diterima. Dikenalpasti 

mempunyai hafalan 

yang bermasalah. 

3. Perawi yang meriwayatkan hadith secara 

bersendirian daripada tokoh terkenal, sedangkan 

anak-anak murid tokoh tersebut tidak 

meriwayatkan sedemikian. 

Tidak diterima. Mustahil anak-anak 

murid yang ramai 

tidak tahu mengenai 

riwayat tersebut. 

4. Perawi yang merupakan anak murid tokoh hadith, 

tetapi meriwayatkan hadith secara bersendirian, 

sedangkan anak-anak murid lain tokoh tersebut 

tidak meriwayatkan riwayat yang sama. 

Berkemungkinan 

diterima. 

Perawi merupakan 

anak murid tokoh 

Jadual di atas menunjukkan bahawa penilaian qarīnah dalam isu tafarrud menurut 

Imam Muslim tidak bersifat mutlak, sebaliknya bergantung pada ciri-ciri perawi dan konteks 

periwayatan. Pertama, bagi perawi yang kebanyakan riwayatnya selari dengan para tsiqah, 

kemungkinan tafarrud nya diterima adalah tinggi kerana keutuhan hafalan dan konsistensi 

riwayatnya dapat menjadi qarīnah yang menguatkan periwayatan tunggal tersebut. Ini 

 
48 Muslim Bin al Hajjāj. (1955). Ṣaḥīḥ Muslim. Kaherah: Matba’ah Īsa al Bābī. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 17 

menepati pendekatan Imam Muslim yang menetapkan bahawa unsur sokongan seperti 

muwāfaqah (keserasian) adalah penting bagi menilai keabsahan periwayatan tunggal. 

Sebaliknya, perawi yang kebanyakan riwayatnya tidak selari dengan riwayat para 

tsiqah tidak mempunyai qarīnah penguat, lalu periwayatan tafarrud nya ditolak. Keadaan ini 

menunjukkan bahawa tafarrud tanpa sokongan qarīnah dianggap sebagai petunjuk kelemahan 

dalam hafalan dan ketelitian perawi. 

Bagi perawi yang meriwayatkan hadith secara bersendirian daripada tokoh terkenal, 

sedangkan anak-anak murid tokoh tersebut tidak meriwayatkan sedemikian, maka riwayat ini 

juga ditolak. Imam Muslim berpandangan bahawa sekiranya tokoh tersebut memiliki ramai 

murid yang dikenali sebagai huffāẓ dan mereka tidak pernah meriwayatkan riwayat yang sama, 

maka ia menunjukkan tafarrud tersebut tidak disokong oleh qarīnah lain dan wajar ditolak. 

Namun begitu, bagi anak murid yang sendiri merupakan perawi utama kepada tokoh 

tersebut, tetapi meriwayatkan hadith secara bersendirian sedangkan anak murid lain tidak 

meriwayatkan, periwayatan tafarrud ini masih mempunyai ruang untuk diterima. Hal ini 

kerana statusnya sebagai anak murid terdekat boleh dianggap sebagai qarīnah penguat, 

bergantung kepada kedudukan hafalan dan muwāfaqah perawi tersebut secara umum. 

Keseluruhan analisis ini menunjukkan bahawa Imam Muslim tidak melihat tafarrud 

secara mutlak sebagai ‘illah, sebaliknya beliau menggunakan qarīnah sebagai instrumen 

penting untuk menilai sama ada periwayatan tafarrud boleh diterima atau ditolak. 

Berdasarkan perbincangan di atas, dapat disimpulkan bahawa konsep qarīnah 

memainkan peranan signifikan dalam penilaian tafarrud menurut metodologi Imam Muslim 

sebagaimana dijelaskan dalam Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim. Perbezaan status perawi, keutuhan 

hafalan, keserasian dengan periwayat lain, dan jaringan anak murid menjadi elemen qarīnah 

yang saling melengkapi. Dengan ini, kajian telah berjaya menjawab objektifnya iaitu 

memahami bagaimana qarīnah berfungsi sebagai alat penimbang keabsahan tafarrud serta 

menjelaskan kaedah praktikal penilaian tafarrud menurut Imam Muslim. Diharapkan dapatan 

ini dapat menjadi rujukan penting dalam memperkukuh kefahaman tentang disiplin kritik sanad 

hadith, khususnya dalam isu tafarrud dan ‘ilal di sisi para muhaddithīn. 

KESIMPULAN 

Secara keseluruhannya, kajian ini membuktikan bahawa konsep al-qarāʾin memainkan 

peranan penting dalam penilaian tafarrud perawi menurut metodologi Imam Muslim dalam 

Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim. Imam Muslim tidak menolak tafarrud secara mutlak, sebaliknya 

beliau menimbangnya berdasarkan beberapa qarīnah yang berkait dengan latar belakang 

perawi, kekuatan hafalan, keselarasan dengan riwayat para perawi tsiqah lain, serta jaringan 

periwayatan yang dimiliki oleh perawi tersebut. Hal ini menunjukkan pendekatan Imam 

Muslim bersifat kritikal, sistematik dan bersandarkan prinsip-prinsip ilmiah yang kukuh dalam 

menilai riwayat secara tafarrud. Kajian ini turut mendapati bahawa penggunaan qarāʾin 

sebagai indikator penilaian memberikan satu dimensi baharu dalam memahami mekanisme 

kritik sanad hadith, khususnya dalam konteks ‘ilal yang tersembunyi. Justeru, kajian 

mencadangkan agar kajian lanjutan dilakukan terhadap tokoh-tokoh lain seperti al-Bukhārī, al-

Dāraquṭnī atau Ibn Abī Ḥātim bagi menilai sama ada berlaku kesepakatan atau perbezaan 

dalam penggunaan qarāʾin terhadap tafarrud. Penelitian terhadap aplikasi qarāʾin dalam 

kalangan ulama mutaqaddimīn juga wajar diperluas agar sumbangan mereka dalam 

membentuk disiplin kritik sanad dapat difahami dengan lebih menyeluruh dan berimpak tinggi. 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 18 

RUJUKAN 

"Qarāin." Al-Ma’āny, 2010, diakses pada 22 November 2023, 

https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%

86/  

‘Abd al-Jawad Hamam, Al-Tafarrud fi Riwayah al-Hadith wa Manhaj al-Muhaddithin fi 

Qabulihi aw Raddihi (Dirasah Ta’siliyyah Tatbiqiyyah), 2008. 

‘Ādil al-Zuraqī. ‘Ādil Abd Syakur. Qawā’id Al-Ilal Wa Qarāin Al-Tarjīh Riyadh. Riyadh: 

Dār al-Muhaddith li al-Nasyr wa al-Tawzī’, 2004. 

Abdul Samad Shaikh. 2015. The Issue of Tafarrud and Nakarah between Traditionists and 

Historians (Analytical Study). The Scholar Islamic Academic Research Journal 1(1). 

Abdullah Abdul Rahman al-Sa’ad. Al-Mufaşşal fī Syarh al-Mūqizah. Riyādh: Dār al-Tauhīd 

li al-Nasyr, 2017. 

Abdullah Muhammad Hasan. Al-Qarāin Wa Atharuhā Fi ‘Ilmi Al-Hadīth. Kuwait: Wizārah 

al-Awqāf wa al-Syu’ūn al-Islāmiyyah, 2012. 

Abu al-Qasim al-Husayn bin Muhammad, al-Raghib al-Asfahani (t.t.), Al-Mufradāt fī Gharīb 

al-Quran tahqiq Muhammad Sayyid Kaylani, T.T.P.: T.T. 

Ahmad al-‘Ayid et.al. Al-Mu‘jam al-‘Arabi al-Asasi, T.T: Munazzamah al-‘Arabiyyah li al-

Tarbiyyah wa al-Thaqafah wa al-‘Ulum, (t.t), 924. 

Ahmad Zulkifli Yusof, Umar Muhammad Noor. 2020. Penerimaan Hadis Tafarrud menurut 

Ahmad bin Hanbal. Journal Hadis (INHAD) 10(20). 

Aizul Yaakob 2023. Periwayatan al-Tafarrud dan Implikasinya kepada Penilaian Sarjana 

Hadis dalam Disiplin al-Jarh wa al-Ta’dil. Journal Hadis (INHAD) 13(25). 

Al-Haitham Muhammad. "Qarāin Al-Tarjīḥ Bayna Aqwāl Al-Jarh Wa Al-Ta’dīl Al-

Muta’āridah ‘Inda Ibn Addī Fi Kitābihi Al-Kāmil." Disertasi Master, Universiti 

Tayyibah, 2021.(6). 

Al-Malyabārī, H. A. Muwāzanah Bayna al-Mutaqaddimīn wa al-Muta’akhkhirīn fi Taṣḥīḥ al-

Ḥadīth wa Ta‘līliha. Beirut: Dār Ibn Hazm.2001. 

Al-Qurtubī. Al-Jāmi’ Li Ahkām Al-Qur’ān. tahkik Abdullah bin Abd Muhsin. Beirut: 

Muassasah al-Risālah, 2006. 

Ayyub al-Husainī. Al-Kulliyāt Mu’jam Fi Al-Mustalahāt Wa Al-Furūq Al-Lughawiyyah. 

tahkik ‘Adnān Darwisy. Beirut: Muasasah al-Risālah, 2009. 

Dzul Dzulraidi. Terjemahan Syarah Muqizah Az-Zahabi Terengganu: Paddi Resources, 2023. 

Hanān Qamāri. "Ta’ārud Qarāin Al-Tarjih Wa Dawābit Daf’ihā ‘Inda Al-Imām Ibn Abi 

Hātim Min Khilāli Kitābihi Al-‘Ilal." Disertasi Master, Echahid Hamma Lakhdar 

University, 2016. 

Ḥātim al-Awnī, Muqarrar al-Takhrīj wa Manhaj al-Hukm ‘alā al-Ḥadīth. Beirut: Markaz 

Namā’ li al-Buḥūth wa al-Dirāsāt, 2018. 

Ibn Fāris, Ahmad bin Fāris. Mu’jam Māqayis Al-Lughah. tahkik Abdul Salam Harun. Vol. 5, 

Kaherah: Dār al-Fikr, 1979. 

Ismail bin Ahmad. Al-Sihāh Tāj Al-Lughah Wa Sihāh Al-‘Arabiyah. tahkik Ahmad Abd al-

Ghafur. Beirut: Dār al-‘Ilm, 1987. 

Majdi ‘Atiyyah. Al-Ilmā’ Fi Itbāth Al-Samāʿ. Mesir: Maktabah Ibn ‘Abbās, 2005. 4. 

Masyaqbah, Abdul Rahman Muhammad. "Athar Al-Qarāin Fi Ikhtilāf Al-Nuqqād Fi Tarjīḥ 

Bayna Al-Riwāyāt Wa I’lālihā." Majallah Nisf Sanawiyah Muhkamah 18, no. 2 

(2021), 253. 

Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin 2019. Periwayatan Hadith Secara al-Tafarrud 

Menurut Sarjana Hadith: Antara Penerimaan dan Penolakan. Journal Hadis (INHAD) 

9(18): 182. 

https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%86/
https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%86/


INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 2, 2025 
 

 19 

Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2019. Analisis Kewujudan al-Mutaba’at dalam 

Periwayatan Hadith secara al-Tafarrud . Ma’alim al-Quran wa al-Sunnah 15(2). 

Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2019. Manhaj Sarjana Hadith dalam 

Menentukan ‘Illah dalam Periwayatan al-Tafarrud : Kajian Perbandingan antara 

Sarjana Mutaqaddimin dan Mutaakhirin. Journal of Hadith Studies 4(1). 

Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2021. Manhaj al-Daraqutni dalam Menilai 

Periwayatan al-Tafarrud daripada perawi thiqa dalam karya al-‘Ilal al-Warida fi al-

Ahadith al-Nabawiyya. Al-Bayan: Journal of al-Quran and Hadith Studies 19(1). 

Mohd Awang Idris, Haslina Muhamad, and R Zirwatul Aida R Ibrahim. Metodologi 

Penyelidikan Sains Sosial. Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 2018, 76. 

Muhammad Sayyid Kaylani, T.T.P.: T.T, Kitab al-Fa’, h. 375. 

Muslim Bin al Hajjāj. (1955). Ṣaḥīḥ Muslim. Kaherah: Matba’ah Īsa al Bābī. 

Naurah Didān. "Qarāin Al-Tarjīh Allatī Wāzana Bihā Al-Hāfidh Al-Mizzzi ‘Inda Al-Ikhtilāf 

Bi Ziyādah Rāwi Au Isqātihi Min Al-Isnād Min Khilāli Kitābihi Tahztīb Al-Kamāl: 

Dirāsah Nazariyyah." Tesis PhD, Universiti Qāsim. 

Sāmir al-Kabīsī. "Athar Al-Qarāin Fī Al-Tarjīh Bi Al-Jazm Bi Al-Samāʿ Al-Mubāsyir Wa 

Al-Tahdīth Bihi Mirāran." Majallah al-Muhaddith al-‘Irāqiyah 3, no. 1 (2021). 

Surah Yūsuf, 18. 

al-Dhahabī, Muḥammad ibn Aḥmad. Siyar A‘lam al-Nubalā’. Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 

1985. 

Fākhūrī, Muḥammad. Al-Muslim bin al-Ḥajjāj bin al-Ḥajjāj al-Qushayrī al-Naysābūrī: 

Ḥayātuhu wa Ṣaḥīḥuhu. Cairo: Dār al-Salām li al-Ṭabā‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzī‘ 

wa al-Tarjamah, 2016. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī. Tahdhīb al-Tahdhīb. Edited by Ibrāhīm al-Zabīq and ‘Ādil Mushid. 

Vol. 4. Beirut: Muassasah al-Risālah, 2014. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī. Nuzhat al-Naẓar fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar. Damascus: Maṭba‘ah 

al-Sabbāḥ, 2000. 

 
 


