I j Q K INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE

[THE CONCEPT OF AL-QARAIN IN THE EVALUATION OF TAFARRUD:
AN ANALYSIS OF IMAM MUSLIM’S METHODOLOGY IN THE MUQADDIMAH
SAHIH MUSLIM]

KONSEP AL-QARA’IN DALAM PENILAIAN TAFARRUD: ANALISIS TERHADAP
METODOLOGI IMAM MUSLIM DALAM MUQADDIMAH SAHIH MUSLIM

DZULFAIDHI HAKIMIE BIN DZULRAIDI
Fakulti Pengajian Islam, Universiti Malaysia Sabah, 88400 Kota Kinabalu Sabah, Malaysia.
Email: dzuldzulraidi@gmail.com

Received: 28" July 2025 Accepted: 11" August May 2025 Published: 1*' June 2025

ABSTRACT

The narration of hadith through tafarrud (solitary transmission) has long been a subject of interest
among hadith scholars, especially in identifying hidden defects (‘illah) within the chain of transmission.
In his Mugaddimah Sahih Muslim, Imam Muslim outlines the concept of al-qard’in (corroborative
indicators) as a critical tool in evaluating the validity of a narrator’s tafarrud. This study aims to
analyse Imam Muslim’s methodological framework in assessing tafarrud through the application of al-
qara’in. Employing a qualitative approach, this study applies document analysis to Mugaddimah Sahih
Muslim, supported by authoritative classical commentaries on hadith. The findings reveal that Imam
Muslim does not reject tafarrud outright, rather, he considers it acceptable or otherwise based on
several qard’in, including the narrator’s strong memory, consistency with other trustworthy narrators,
and the narrator’s status as a close student of a well-known hadith authority. The absence of these
indicators, particularly when a narrator reports uniquely from a prominent figure whose other students
do not transmit the same narration, serves as grounds for rejection. Thus, al-qard’in functions as an
essential instrument in verifying the reliability of solitary transmissions. This study contributes to a
clearer understanding of the role of al-qard’in in hadith criticism and opens avenues for further
research on its practical application by other early hadith critics (mutagaddimiin).

Keywords: Al-Qara’in, Tafarrud, Imam Muslim, Muqaddimah Sahth Muslim, Hadith Criticism
ABSTRAK

Periwayatan hadith secara fafarrud sering menjadi perhatian para sarjana hadith, khususnya dalam
usaha mengenal pasti ‘illah atau kecacatan tersembunyi dalam sanad. Dalam Mugaddimah Sahih
Muslim, Imam Muslim menggariskan konsep al-qard’in sebagai indikator penting dalam menilai
keabsahan tafarrud seseorang perawi. Kajian ini bertujuan menganalisis pendekatan Imam Muslim
terhadap penggunaan al-qara’in dalam menilai periwayatan fafarrud berdasarkan metodologi yang
dihuraikan dalam Muqaddimah Sahih Muslim. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
analisis dokumentasi terhadap karya utama tersebut serta disokong oleh syarah-syarah hadith yang
relevan. Hasil kajian mendapati bahawa Imam Muslim tidak menolak periwayatan tafarrud secara
mutlak, sebaliknya mempertimbangkannya berdasarkan beberapa bentuk qara’in seperti kekuatan
hafalan, keselarasan riwayat dengan perawi tsiqah lain, dan status perawi sebagai murid utama kepada
tokoh hadith terkenal. Kajian ini juga menegaskan bahawa penolakan atau penerimaan fafarrud sangat
bergantung pada kewujudan atau ketiadaan qarinah yang menyokong. Dengan itu, konsep gara’in
dilihat berperanan sebagai instrumen penting dalam memastikan ketelitian dan keadilan dalam kritik
sanad hadith. Kajian ini diharap dapat memperkukuh kefahaman terhadap peranan qara’in dalam
disiplin ‘ilal al-hadith serta membuka ruang kajian lanjutan terhadap aplikasi gara’in oleh tokoh-tokoh
lain dalam kalangan ulama mutaqaddimin.


mailto:dzuldzulraidi@gmail.com

INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

Kata kunci: Al-Qara’in, Tafarrud, Imam Muslim, Mugaddimah Sahih Muslim, Kritik Sanad
Hadith

PENGENALAN
LATAR BELAKANG KAJIAN

Kajian mengenai elemen tafarrud semakin mendapat perhatian dalam kalangan pengkaji
hadith. Hal ini demikian kerana fafarrud berkait secara langsung dengan perawi, sedangkan
perawi itu sendiri merupakan komponen asas dalam periwayatan hadith!. Beberapa kajian
terdahulu turut membuktikan bahawa isu tafarrud mempunyai hubungan yang rapat dengan
disiplin ilmu ‘ilal al-hadith, bahkan berpotensi mengubah status kesahihan sesuatu hadith®.
Menurut Adil al-Zuraqgi (2004), antara punca utama berlakunya masalah ‘illah yang sering
dibahaskan oleh para sarjana hadith silam ialah wujudnya unsur fafarrud dalam periwayatan’.
Secara ringkasnya, tafarrud merujuk kepada periwayatan hadith oleh seorang perawi secara
bersendirian tanpa sokongan periwayatan daripada perawi-perawi lain*. Walau bagaimanapun,
meskipun aspek tafarrud telah banyak dibincangkan, masih terdapat keperluan untuk meneliti
secara lebih mendalam bagaimana konsep al-qara’in diaplikasikan dalam menilai fafarrud ,
khususnya menurut perspektif tokoh-tokoh besar seperti Imam Muslim. Penelitian ini penting
bagi memahami dengan lebih tepat kerangka pemikiran dan pendekatan para muhaddithin
dalam menimbang periwayatan tunggal.

Namun begitu, apabila carian dilakukan pada pengkalan data Google Scholar daripada
tahun 2015 sehingga 2023, kesemua kajian lepas dilihat menyentuh dari perspektif metodologi

para ilmuwan dalam berinteraksi dengan fafarrud. Rujuk jadual di bawah:

Jadual 1: Rumusan literatur mengenai tema tafarrud

No. Tajuk Penulis Tahun Objektif Kajian

1. | Periwayatan al-Tafarrud dan | Mohd Aizul | 2023 Membincangkan mengenai

Implikasinya kepada Penilaian | Yaakob kesan  penilaian  status

Sarjana Hadis dalam Disiplin al- perawi terhadap

Jarh wa al-Ta’dil’ periwayatan secara
tafarrud.

2. | Manhaj al-Daraqutni dalam | Mohd Aizul | 2021 Membincangkan mengenai
Menilai Periwayatan al- | Yaakob dan metodologi  al-Daraqutni
Tafarrud daripada perawi thiga dalam menerima riwayat

1 Aizul Yaakob 2023. Periwayatan al-Tafarrud dan Implikasinya kepada Penilaian Sarjana Hadis dalam Disiplin al-
Jarh wa al-Ta’dil. Journal Hadis (INHAD) 13(25).

2 Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin 2019. Periwayatan Hadith Secara al-Tafarrud Menurut Sarjana
Hadith: Antara Penerimaan dan Penolakan. Journal Hadis (INHAD) 9(18): 182.

3 Adil al-Zuraqf. ‘Adil Abd Syakur. Qawa’id Al-llal Wa Qarain Al-Tarjih Riyadh. Riyadh: Dar al-Muhaddith li al-
Nasyr wa al-Tawzl’, 2004. 39.

4 al-Malyabari, H. A. Muwazanah Bayna al-Mutagaddimin wa al-Muta’akhkhirin fi Tashih al-Hadith wa Taliliha.
Beirut: Dar Ibn Hazm.2001.

5 Aizul Yaakob 2023. Periwayatan al-Tafarrud dan Implikasinya kepada Penilaian Sarjana Hadis dalam Disiplin al-
Jarh wa al-Ta’dil. Journal Hadis (INHAD) 13(25).



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)

VOLUME 5, IssUE 2, 2025

dalam karya al-‘Ilal al-Warida fi | Roshimah secara tafarrud oleh perawi
al-Ahadith al-Nabawiyya® Shamsudin tsigah dalam kitabnya.
Penerimaan Hadis Tafarrud | Ahmad Zulkifli | 2020 Membincangkan
menurut Ahmad bin Hanbal’ Yusof dan Umar metodologi Ahmad bin
Muhammad Noor Hanbal dalam menerima
hadith yang diriwayatkan
secara tafarrud.
Manhaj Sarjana Hadith dalam | Mohd Aizul | 2019 Membincangkan mengenai
Menentukan  ‘Illah  dalam | Yaakob dan perbandingan tokoh-tokoh
Periwayatan  al-Tafarrud Roshimah silam dan klasik dalam
Kajian Perbandingan antara | Shamsudin penerimaan riwayat perawi
Sarjana  Mutaqaddimin  dan secara tafarrud.
Mutaakhirin®
Analisis Kewujudan al- | Mohd Aizul | 2019 Membincangkan mengenai
Mutaba’at dalam Periwayatan | Yaakob dan terdapat riwayat yang
Hadith secara al-Tafarrud ° Roshimah didakwa secara tafarrud
Shamsudin namun sebenarnya wujud
sokongan.
The Issue of Tafarrud and | Abdul Samad | 2015 Membincangkan mengenai
Nakarah between Traditionists | Shaikh isu tafarrud dan masalah
and Historians  (Analytical (nakarah) yang pernah
Study)'? dikeluarkan  oleh  para
muhaddithin  dan  ahli
sejarah serta perbandingan
metodologinya.

Walau bagaimanapun, kajian ini mengetengahkan perbincangan fafarrud daripada
perspektif yang berbeza, iaitu dengan meneliti konsep al-qara’in dalam menilai keabsahan
sesuatu fafarrud sebagaimana dibahaskan secara mendalam oleh Imam Muslim (w. 261H)
dalam Mugaddimah Sahih Muslim. Perbincangan terperinci mengenai penggunaan qara’in
dalam menilai tafarrud oleh Imam Muslim masih kurang diberikan perhatian secara khusus

5 Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2021. Manhaj al-Daraqutni dalam Menilai Periwayatan al-Tafarrud
daripada perawi thiga dalam karya al-‘llal al-Warida fi al-Ahadith al-Nabawiyya. Al-Bayan: Journal of al-Quran
and Hadith Studies 19(1).

7 Ahmad Zulkifli Yusof, Umar Muhammad Noor. 2020. Penerimaan Hadis Tafarrud menurut Ahmad bin Hanbal.
Journal Hadis (INHAD) 10(20).

8 Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2019. Manhaj Sarjana Hadith dalam Menentukan ‘lllah dalam
Periwayatan al-Tafarrud: Kajian Perbandingan antara Sarjana Mutagaddimin dan Mutaakhirin. Journal of Hadith
Studies 4(1).

9 Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2019. Analisis Kewujudan al-Mutaba’at dalam Periwayatan Hadith
secara al-Tafarrud. Ma’alim al-Quran wa al-Sunnah 15(2).

10 Abdul Samad Shaikh. 2015. The Issue of Tafarrud and Nakarah between Traditionists and Historians (Analytical
Study). The Scholar Islamic Academic Research Journal 1(1).



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

dalam kajian terdahulu. Justeru, kajian ini dijalankan bagi mengisi kelompongan tersebut serta
membuka ruang perbincangan baharu dalam disiplin kritik hadith klasik.

PENGENALAN IMAM MUSLIM

Muslim bin al-Hajjaj, atau nama penuhnya Abt al-Husayn Muslim bin al-Hajjaj bin Muslim
al-Qushayr1 al-Naysabiiri, merupakan seorang tokoh hadith terkemuka daripada keturunan
Bani Qushayr, sebuah kabilah Arab yang terkenal. Menurut al-Dhahab1 dan Ibn Hajar al-
‘Asqalant, beliau dipercayai dilahirkan sekitar tahun 204 Hijrah, namun Mahmiid Fakhri pula
mencatatkan tahun alternatif iaitu 206 Hijrah, yang dianggap lebih hampir kepada kebenaran'!.

Penglibatan Muslim dalam bidang pengajian hadith bermula sejak usia remaja, dengan
bimbingan awal daripada Yahya bin Yahya al-Tamimi. Beliau kemudiannya memperluas
pengembaraan ilmunya ke pelbagai pusat keilmuan utama seperti Iraq, Hijaz, Syam, dan Mesir
untuk berguru dengan tokoh-tokoh hadith terkemuka dan mengumpulkan riwayat bagi
penulisan karyanya!'?.

Sepanjang hayatnya, Muslim meriwayatkan hadith daripada lebih 220 guru, dan
sebahagian besar daripada mereka disenaraikan dalam karya agungnya, Sahih Muslim. Antara
guru-guru yang masyhur termasuk al-Qa‘nabi, Ahmad bin Yinus, Isma‘ll bin Ab1 Uways,
Dawiid bin ‘Amr, al-Haitham bin Kharijah, dan Sa‘id bin Mansiir'®. Muslim juga mempunyai
hubungan yang sangat erat dengan Imam al-Bukhari, yang banyak mempengaruhi
metodologinya dalam menulis hadith. Al-Khatib al-Baghdadi menyatakan bahawa hubungan
kedua-dua tokoh ini sangat akrab, khususnya ketika al-BukharT berada di Naysabur pada
penghujung hayatnya. Bahkan, menurut al-Daraqutni, reputasi Muslim yang tersohor hari ini
tidak mungkin tercapai tanpa pengaruh besar gurunya itu'*,

Selain menghasilkan Sahih Muslim yang menjadi karya magnum opusnya, beliau juga
menjadi guru kepada ramai tokoh besar hadith seperti al-Tirmidhi, Abt al-Fadl Ahmad bin
Salamah, Ibrahim bin Abi1 Talib, Abi ‘Amrii al-Khafaf, Ibn Khuzaymah, dan Abi Muhammad
bin Ab1 Hatim al-Razi.¢ Di samping itu, beliau turut menghasilkan beberapa karya penting lain
yang masih dirujuk hingga kini, antaranya al-Musnad al-Kabir, al-Jami* al-Kabir, al-‘llal,
Awham al-Muhaddithin, dan al-Tamyiz, seperti yang disebut oleh al-Nawaw1 dan disokong
oleh al-‘Uqayli®.

11 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, Siyar A‘lam al-Nubal3’ (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1985); Ibn Hajar
al-‘Asqalani, Tahdhib al-Tahdhib, ed. Ibrahim al-Zabiq dan ‘Adil Mushid, vol. 4 (Beirut: Muassasah al-Risalah,
2014); Mahmud Fakhari, Al-Muslim bin al-Hajjaj bin al-Hajjaj al-Qushayrt al-Naysabiri Hayatuhu wa Sahthuhu
(Cairo: Dar al-Salam, 2016); Fakhari, Muhammad. Al-Muslim bin al-Hajjaj bin al-Hajjaj al-Qushayri al-Naysabari:
Hayatuhu wa Sahthuhu. Cairo: Dar al-Salam li al-Taba‘ah wa al-Nashr wa al-Tawz1* wa al-Tarjamah, 2016.

12 |bn Hajar al-‘Asqalani, Tahdhib al-Tahdhib, 4:97; Ibn Khallikan, Wafayat al-A‘yan (Beirut: Dar Sadir, 1997),
4:236.

13 al-Khatib al-Baghdadi, Tarikh Baghdad, ed. Basir ‘Awni Yasuf (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 2001), 3:112.; al-
Daraqutni, Al-Su’alat lil-Daraqutnt li AbT Hashim, ed. Muhammad al-‘Ajlan (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2000), 24;
Ibn Hajar al-‘Asqalani. Nuzhat al-Nazar fi Tawdih Nukhbat al-Fikar. Damascus: Matba‘ah al-Sabbah, 2000.

¥ |bn Hajar al-‘Asqalani, Tahdhib al-Tahdhib, 4:97; Ibn Khallikan, Wafayat al-A‘yan (Beirut: Dar Sadir, 1997),
4:236.

15 al-Nawawi, Mugaddimah Sharh Sahih Muslim (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1996), 12; al-‘Uqayli, Du‘afa’ al-‘Uqayli
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah, 1992), 1:33.



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

LATAR BELAKANG KARYA MUQADDIMAH SAHIH MUSLIM

Penulisan karya Sahith Muslim berpunca daripada permintaan murid Muslim bin al-Hajj3j
sendiri iaitu Ahmad bin Salamah . Hal ini telah dijelaskan sendiri oleh Muslim dalam
Mugaddimah beliau. Ahmad bin Salamah telah menjelaskan kepada Muslim bin al-Haj;aj
bahawa beliau ingin mendalami bidang hadith justeru meminta Muslim mengarang sebuah
kitab hadith dengan beberapa ciri khusus . Rujuk jadual di bawah:

Jadual 2: Ciri-ciri Sahth Muslim

No. Permintaan Penjelasan
1. Kitab mengenai sunnah agama, hukum- Murid beliau
hakam berkaitan pahala dan dosa, anjuran dan | meminta beliau
ancaman. mengarang kitab hadith
yang mengandungi
keseluruhan atau

kebanyakan bab-bab
dalam syariat

2. Kitab yang mengandungi  sanad Murid beliau
mutanaqilah dan mutadawilah meminta beliau
memasukkan sanad-sanad
penuh ke dalam kitabnya
daripada para sahabat,
tabi’n dan selepasnya.

3. Kesemua hadith dan sanad dihimpunkan Ahmad bin
dalam satu kitab Salamah meminta Muslim
bin al-Hajjaj agar
menghimpunkan kesemua
perbincangan dalam sanad
kitab.

4. Tidak ada pengulangan yang banyak Ahmad bin
dalam kitab Salamah meminta Muslim
bin al-Hajjaj agar
mengurangkan

pengulangan agar hadith
itu lebih mudah difahami.

Seterusnya, Muslim bin al-Hajjaj memperkenankan permintaan murid beliau dan
mengarang sebuah karya al-Musnad al-Sahth al-Mukhtagar min Sunan Rasiilullah yang lebih
masyhur dikenali sebagai Sahth Muslim. Khusus dalam mugaddimah bagi kitab ini, Muslim
bin al-Hajjaj menjelaskan mengenai metodologi beliau dalam berinteraksi dengan hadith. Hal
ini kerana menurut beliau, terdapat golongan pseudo muhaddithin yang menyebarkan hadith-



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)

hadith bermasalah kepada orang awam dan perkara itu merosakkan. Perbincangan-
perbincangan dalam muqgaddimah beliau lengkap sehingga layak dikategorikan sebagai sebuah
karya usul hadith. Terdapat beberapa tokoh yang menghuraikan mugaddimah beliau secara
berasingan berbanding kitab Sahth Muslim seperti Muhammad Ibn al-Shaykh al-‘Allamah ‘Ali

VOLUME 5, IssUE 2, 2025

bin Adam bin Musa al-Itytubi dan Abdul Karim al-Khudayr .

Berikut adalah senarai topik-topik perbincangan dalam Mugqaddimah Sahih

Muslim16:

Jadual 3: Senarai topik perbincangan dalam Sahih Muslim.

No. Topik Perbincangan

1 Pendahuluan dan Kata-kata Aluan daripada Muslim bin al-
- | Hajjaj

2. Sebab Penulisan Sahth Muslim

3. Metodologi Penulisan Sahth Muslim

4. Realiti Periwayatan Hadith Era Muslim bin al-Haj;3j

5 Kewajiban Mengambil Riwayat daripada Para Perawi
" | Tsigah dan Meninggalkan Penipu

6. Larangan Berdusta ke atas Nabi SAW

7 Larangan Menceritakan Semua yang Didengari tanpa
" | Tapisan

3 Perawi Da‘iff dan Penipu yang Perlu Dijauhi Riwayat
" | Mereka

9. Sanad Merupakan Sebahagian daripada Agama

Menceritakan Kelemahan Perawi dan Pandangan Ulama
10. . :
Hadith Mengenainya

16 Muslim Bin al Hajjaj. (1955). Sahih Muslim. Kaherah: Matba’ah Tsa al Babr.




INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

1 Adakah Disyaratkan Bertemu bagi Pensabitan Sama’
" | Seseorang Perawi
12. Sah Menggunakan Hadith Mu’an’an sebagai Hujah.

Secara keseluruhannya, Muqaddimah Sahih Muslim bukan sahaja merupakan sumbangan
besar Muslim bin al-Hajjaj dalam bidang hadith, tetapi juga menunjukkan metodologi kritikal
dan sistematik yang beliau gunakan dalam menilai perawi. Karya ini memberikan panduan
yang berharga bagi para pengkaji hadith dalam memahami bagaimana penilaian perawi
dilakukan dan kepentingan pendekatan yang berintegriti dan teliti dalam kajian hadith. Melalui
karya ini, Muslim telah meninggalkan warisan ilmiah yang terus dihargai dan dijadikan rujukan
oleh para ulama dan pelajar hadith hingga ke hari ini.

METODOLOGI KAJIAN

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif kerana pendekatan ini paling sesuai untuk
memahami sesuatu isu secara mendalam, khususnya dalam mengkaji konsep al-qara’in dalam
penilaian tafarrud seorang perawi hadith!”.

Bagi pengumpulan data, metode dokumentasi digunakan dengan meneliti dan
menghimpunkan sumber-sumber primer seperti Mugaddimah Sahih Muslim serta syarahannya,
di samping sumber-sumber sekunder seperti artikel jurnal, tesis, disertasi, buku bercetak
mahupun digital, dan pangkalan data atas talian seperti aplikasi al-Maktabah al-Shamilah.
Sumber-sumber ini digunakan untuk mengenal pasti bagaimana konsep al-qara’in diterapkan
oleh Imam Muslim dalam menilai keabsahan periwayatan tafarrud , serta untuk melihat
penerimaan dan analisis ulama hadith lain terhadap pendekatan beliau.

Bagi menganalisis data yang diperoleh, kajian ini menggunakan metode analisis
kandungan. Metode ini bertujuan meneliti definisi al-qara’in menurut para ilmuwan klasik dan
kontemporari, menghuraikan konsep tafarrud secara tuntas, serta mengenal pasti
kesinambungan hubungan antara konsep qara’'in dan fafarrud berdasarkan penekanan yang
dibawa oleh Imam Muslim dalam Muqaddimah Sahih Muslim. Analisis ini turut disokong
dengan penjelasan daripada kitab-kitab syarah hadith yang muktabar.

DAPATAN DAN PERBINCANGAN
KONSEP TAFARRUD

Perkataan tafarrud berasal daripada kalimah bahasa Arab. la merupakan kata terbitan daripada

sz 1

kalimah %85 — 3845 — 3445 8 Kalimah ini berasal daripada kata akar 37 yang bermaksud

ganjil. Ibn Faris (m. 395h) berpandangan kalimah farada membawa maksud tunggal atau

7 Mohd Awang Idris, Haslina Muhamad, and R Zirwatul Aida R Ibrahim. Metodologi Penyelidikan Sains Sosial.
Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 2018, 76.

18 Ahmad al-‘Ayid et.al. Al-Mu‘jam al-‘Arabi al-Asasi, T.T: Munazzamah al-‘Arabiyyah li al-Tarbiyyah wa al-
Thaqgafah wa al-‘Ulum, (t.t), 924.



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

seorang diri'®. Hal ini dipersetujui oleh al-Raghib namun beliau memilih maksud yang lebih
khusus iaitu bersendirian dan tidak bercampur selainnya®’. Justeru kesimpulan yang dapat
dikeluarkan daripada keseluruhan pandangan di atas bahawa tafarrud membawa pengertian
sendirian.

Kemudian daripada sudut istilah, definisi tafarrud tidak jauh beza berbanding
pengertian secara bahasa. Perbincangan mengenai definisi secara istilah dapat ditemui dari
beberapa sarjana, termasuk al-Malyabari (2001) yang menyatakan bahawa fafarrud merujuk
kepada perawi yang meriwayatkan hadith tanpa diiringi oleh perawi-perawi lain?!. Abdul
Jawwad Hammam (2008) dilihat memberikan definisi yang terbaik dengan mengatakan al-
tafarrud membawa maksud sesuatu hadith yang datang melalui jalan seorang perawi tanpa
diiringi oleh perawi-perawi yang lain dan berlaku dalam beberapa kemungkinan iaitu sama ada
pada asal hadith (mutlaq) atau sebahagian daripadanya (nisbi), berlaku pertembungan (al-
mukhalafah) ataupun tidak, berlaku tambahan (al-ziyadah) ataupun tidak, berlaku pada sanad
ataupun matan dan melalui perawi yang thigah ataupun tidak?’. Dengan demikian definisi-
definisi ini pada dasarnya menyampaikan erti yang hampir sama mengenai periwayatan
tafarrud iaitu periwayatan secara bersendirian oleh seorang perawi tanpa adanya perawi lain
yang meriwayatkan hadith tersebut.

Terma tafarrud telah digunakan secara meluas oleh para ilmuwan hadith mutaqaddimin
apabila menilai periwayatan seseorang perawi?>. Seperti contoh perkataan al-Daraqutni ketika
mengomentari hadith Artah bin al-Munzir:

Terjemahan: Artah bin al-Munzir bertafarrud pada hadith ini.

Menurut Hamam (2008), ahli hadis muta’akhkhirin nampaknya kurang memberi
perhatian kepada aspek fafarrud dalam kritikan hadis, sementara ahli hadis mutagaddimin lebih
berfokus pada aspek ini. Ibn Rajab al-Hanbali (2014) menyatakan bahawa huffaz
mutaqaddimin cenderung menyatakan bahawa hadis yang mengalami fafarrud dan tidak
bertentangan dengan riwayat perawi thiqah lainnya dianggap tidak sah. Ibrahim al-Lahim (t.th.)
juga menyebut bahawa mutaqaddimin tidak hanya memerhatikan zahir sanad dan matan, tetapi
juga petunjuk luaran dan tersembunyi untuk menentukan kesahihan suatu hadis. Oleh itu,
kajian yang mengkaji metodologi ulama mutagaddimin dalam menilai dan menerima hadis
tafarrud diperlukan.

Menurut Aizul Yaakob dan Roshimah Shamsudin (2019), terdapat 10 istilah-istilah
dalam lapangan hadith yang kebiasaannya digunakan oleh para muhaditthin bagi menunjukkan

1% Abu al-Husayn Ahmad bin Faris bin Zakariyya. Magayis al-Lughah tahqiq ‘Abd al-Salam Muhammad Harun,
T.T: Dar al-Fikr, j. 4, h. 500.

20 Abu al-Qasim al-Husayn bin Muhammad, al-Raghib al-Asfahani (t.t.), Al-Mufradat fi Gharib al-Quran tahqiq
Muhammad Sayyid Kaylani, T.T.P.: T.T, Kitab al-Fa’, h. 375.

21 al-Malyabari, H. A. Muwazanah Bayna al-Mutagaddimin wa al-Muta’akhkhirin fi Tashih al-Hadith wa Ta‘liliha.
Beirut: Dar Ibn Hazm.2001.

22 ‘Abd al-Jawad Hamam, Al-Tafarrud fi Riwayah al-Hadith wa Manhaj al-Muhaddithin fi Qabulihi aw Raddihi
(Dirasah Ta’siliyyah Tatbigiyyah), 2008, 45-59.

23 Dzul Dzulraidi. Terjemahan Syarah Mugqizah Az-Zahabi Terengganu: Paddi Resources, 2023, 53.



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

terdapat riwayat secara fafarrud oleh perawi?*. Ringkasan istilah-istilah tersebut adalah seperti
jadual di bawah:

Jadual 2: Ringkasan istilah seerti dengan tafarrud

No. | Istilah yang membawa maksud seerti dengan tafarrud

1. Tafarrada bihi fulan (fulan bersendirian pada riwayatnya)

2. Gharib (riwayat secara janggal atau tunggal)

3. La Yutaba’ ‘alayh (tiada sokongan bagi hadithnya)

4. Syadh (janggal)

5. Ghayr Mahfiz (riwayat yang tidak disokong oleh perawi tsiqah)

6. Munkar (riwayat yang bermasalah)

7. Khata’ (riwayat yang salah)

8. Fa’idah (kebiasaannya digunakan seerti dengan istilah gharib)

9. Hasan (terkadang digunakan seerti dengan istilah gharib)

10. | La yarwihi ‘an fulan illa fulan (tiada yang meriwayatkan kecuali
fulan)

KONSEP QARA’IN DALAM TAFARRUD
DEFINISI QARA’IN

Qarain terdiri daripada perkataan dalam Bahasa Arab. Ia merupakan bentuk jamak, sementara
bentuk tunggalnya adalah garinah®®. Perkataan ini berasal dari kata kerja garana yang

24 Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin 2019. Periwayatan Hadith Secara al-Tafarrud Menurut Sarjana
Hadith: Antara Penerimaan dan Penolakan. Journal Hadis (INHAD) 9(18): 185.

23 "Qarain."” Al-Ma’any, 2010, diakses pada 22 November 2023,

https.://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7 %D8%A6%D9%86/



https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%86/

INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

bermaksud menggabungkan atau menyatukan sesuatu dengan sesuatu yang lain dengan kuat
atau keras?®. Selain itu, garana juga bermaksud kebersamaan antara dua perkara?’.

Daripada segi istilah, Samir al-Kabis1 (2021) berpendapat bahawa tiada definisi yang
jelas diberikan oleh ahli hadith terdahulu. Mereka cenderung menggunakan istilah ini seperti
deria keenam yang ada pada seseorang®®. Mustafa al-Zarqa’ mendefinisikan garinah sebagai
petunjuk yang mengarahkan kepada objektif atau hasil yang diingini?*. Ahmad Ma‘bad pula
menggambarkannya sebagai sesuatu yang menunjukkan objektif secara tidak langsung>’.
Tambahan lagi, Ayyub al-Husaint (m. 1094H) mendefinisikan garinah sebagai sesuatu yang
menjelaskan objektif tanpa sengaja 3! . Berdasarkan pandangan-pandangan ini, dapat
disimpulkan bahawa garinah dalam konteks istilah merujuk kepada petunjuk yang ditemui
secara tidak langsung dan membantu menjelaskan objektif kajian. Rujuk jadual di bawah:

Jadual 1: Definisi-definisi Qara’in

Bil. Tokoh Definisi

Sesuatu petunjuk yang menjelaskan sesuatu yang

L. Mustafa al-Zarqa tersembunyi sehingga menunjukkan objektif.

Sesuatu yang menunjukkan kepada objektif secara tidak

2. Ahmad Ma’bad
langsung

3. Ayyub al-Husain1 | Sesuatu yang menjelaskan objektif tanpa disengajakan

Sesuatu petunjuk yang dijumpai secara tidak langsung dan menjelaskan

Kesimpulan | 1 ek tif kajian

26 |bn Faris, Ahmad bin Faris. Mu’jam Maqgayis Al-Lughah. tahkik Abdul Salam Harun. Vol. 5, Kaherah: Dar al-Fikr,
1979.

27 |smail bin Ahmad. Al-Sihah Taj Al-Lughah Wa Sihah Al-‘Arabiyah. diedit oleh Ahmad Abd al-Ghafur. Beirut: Dar
al-‘llm, 1987.

28 Samir al-Kabist. "Athar Al-Qarain Fi Al-Tarjih Bi Al-Jazm Bi Al-Sama°‘ Al-Mubasyir Wa Al-Tahdith Bihi Miraran."
Majallah al-Muhaddith al-‘Iragiyah 3, no. 1 (2021), 106.

2% Hanan Qamari. "Ta’arud Qarain Al-Tarjih Wa Dawabit Daf’iha ‘Inda Al-Imam Ibn Abi Hatim Min Khilali Kitabihi
Al-‘llal." Disertasi Master, Echahid Hamma Lakhdar University, 2016.(42).

30 Masyaqbah, Abdul Rahman Muhammad. "Athar Al-Qarain Fi Ikhtilaf AI-Nuqqad Fi Tarjih Bayna Al-Riwayat Wa
I'laliha." Majallah Nisf Sanawiyah Muhkamah 18, no. 2 (2021), 253.

31 Ayyub al-Husaint. Al-Kulliyat Mu’jam Fi Al-Mustalahat Wa Al-Furiiq Al-Lughawiyyah. tahkik ‘Adnan Darwisy.
Beirut: Muasasah al-Risalah, 2009.

10



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

Penggunaan garinah mempunyai asas rujukannya daripada syariat. Hal ini boleh dilihat
dalam Al-Quran surah Ysuf:

Terjemahan: Dan (bagi mengesahkan dakwaan itu) mereka pula melumurkan baju Yusuf
dengan darah palsu. Bapa mereka berkata: “Tidak! Bahkan nafsu kamu memperelokkan kepada
kamu suatu perkara (yang tidak diterima akal). Kalau demikian, bersabarlah aku dengan
sebaik-baiknya, dan Allah jualah yang dipohonkan pertolonganNya, mengenai apa yang kamu
katakan itu’?.

Al-Qurtubi (m. 671H) menceritakan bahawa apabila adik-beradik Nabi Yiisuf AS ingin
menggunakan darah sebagai garinah untuk menyokong dakwaan mereka, Allah SWT
menzahirkan garinah balas bahawa tiada kesan gigitan serigala pada baju Nabi Yiisuf AS.
Ketika Nabi Ya“qub AS melihat situasi ini, Baginda tidak mempercayai dakwaan adik-beradik
Nabi Yiisuf AS*?. Ini menunjukkan bahawa penggunaan garinah telah disyariatkan dalam
Islam sejak zaman dahulu.

Abdullah Muhammad Hasan (2013) menyatakan bahawa para ilmuwan Islam bersetuju
mengenai peranan garinah dalam ilmu figh, bahasa, usul figh, ilmu kalam, dan hadith secara
umum, walaupun terdapat perbezaan dalam aplikasi dan pembahagiannya**. Namun, kajian ini
hanya akan memfokuskan kepada ilmu hadith semata-mata. Abd Qadir Muhammad (2018)
merumuskan definisi garinah dalam ilmu hadith sebagai tanda yang menunjukkan kewujudan
atau ketiadaan ‘illah pada sesebuah hadith yang berkaitan dengan perawi dan riwayat™>.

Menurut Hatim al-Awnit (2018), terdapat perbezaan yang jelas antara garinah dan dalil.
Dalil adalah bukti konkrit yang mencukupi untuk mensabitkan sesuatu dengan hanya satu dalil,
manakala garinah memerlukan lebih daripada satu petunjuk untuk mensabitkan sesuatu
perkara®®. Hal ini boleh diibaratkan seperti kes pembunuhan. Dalil diumpamakan sebagai
pengakuan suspek, manakala garinah seperti motif pembunuhan. Pengakuan suspek sudah
mencukupi untuk mensabitkan kesalahan membunuh, sedangkan motif pembunuhan sahaja
tidak mencukupi tanpa disokong oleh garinah lain. Rujuk jadual di bawah:

32 surah Yasuf, 18.

33 Al-Qurtubrt. Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’én. tahkik Abdullah bin Abd Muhsin. Beirut: Muassasah al-Risalah, 2006.
34 Abdullah Muhammad Hasan. Al-Qarain Wa Atharuha Fi ‘llmi Al-Hadrth. Kuwait: Wizarah al-Awqaf wa al-Syu’in
al-Islamiyyah, 2012.

35 Samir al-Kabisi. "Athar Al-Qarain Fi Al-Tarjih Bi Al-Jazm Bi Al-Sama*‘ Al-Mubasyir Wa Al-Tahdith Bihi Miraran."
Majallah al-Muhaddith al-‘Iragiyah 3, no. 1 (2021).106.

36 Hatim al-Awni, Mugarrar al-Takhrij wa Manhaj al-Hukm ‘ala al-Hadith. Beirut: Markaz Nama’ li al-Buhath wa
al-Dirasat, 2018 212.

11



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)

VOLUME 5, IssUE 2, 2025

Jadual 2: Perbezaan Qarinah dan Dalil

Perbezaan Qarinah dan Dalil

Qarinah

Dalil

Definisi: Tanda yang menunjukkan wujud
atau tidak ‘illah pada sesebuah hadith
berhubungkait perawi dan riwayat

Definisi: Bukti yang menunjukkan wujud
atau tidak ‘illah pada sesebuah hadith
berhubungkait perawi dan riwayat

Contoh: Periwayatan secara bersendirian
merupakan petunjuk kewujudan ‘illah
sesebuah hadith

Contoh: Pengakuan perawi bahawa dia
tersilap merupakan bukti ‘illah sesebuah
hadith

Naurah Didan berpandangan garinah dalam hadith terbahagi kepada dua bahagian
utama iaitu gara’in al- tarjih dan gard’in al-ta‘lil. Qarain al-tarjih merupakan petunjuk-
petunjuk yang digunakan untuk menentukan salah satu riwayat yang bercanggahan dengan
riwayat yang lain. Di samping itu, garain al-ta ‘lil bermaksud petunjuk-petunjuk yang
digunakan untuk memilih salah satu riwayat bermasalah daripada keduanya3’. Meskipun
begitu, Hanan Qamari (2016) menambah dua pecahan lain iaitu gard’in al-jam‘ yang
digunakan untuk menggabungkan kedua-dua riwayat dan gara’in daf” al-‘illah memberi
pengertian petunjuk untuk mengangkat ‘illah yang terdapat pada kedua-dua riwayat*®. Rujuk

jadual di bawah:
Jadual 3: Pembahagian Qarain
Bil. Pembahagian Definisi
1. | Qara’in al-Tarjih Petunjuk yang digunakan untuk memilih salah satu riwayat

yang bercanggahan

Qara’in al-Ta lil

yang bermasalah

Petunjuk yang digunakan untuk menentukan salah satu riwayat

Qara’in al-Jam

Petunjuk yang digunakan untuk menerima kedua-dua riwayat

37 Naurah Didan. "Qarain Al-Tarjih Allati Wazana Biha Al-Hafidh Al-Mizzzi ‘Inda Al-lkhtilaf Bi Ziyadah Rawi Au
Isgatihi Min Al-Isnad Min Khilali Kitabihi Tahztib Al-Kamal: Dirasag Nazariyyah." Tesis PhD, Universiti Qasim

(832).

38 Hanan Qamari. "Ta’arud Qarain Al-Tarjih Wa Dawabit Daf’iha ‘Inda Al-Imam Ibn Abi Hatim Min Khilali Kitabihi
Al-‘llal." Disertasi Master, Echahid Hamma Lakhdar University , 2016.(45).

12




INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

Qara’in  Daf* al- | Petunjuk yang digunakan untuk menghilangkan ‘illah yang
llah terdapat pada riwayat

‘Adil al-Zuraqi berpandangan gara'in daripada sudut kuantiti terlalu banyak dan tidak
dapatkan ditentukan limitasinya. Walau bagaimanapun, perkara ini boleh dibahagikan kepada
dua kelompok iaitu gara ’in yang selalu digunakan oleh ilmuwan hadith dan dinamakan gara’in
‘ammah, manakala gara’in yang kurang digunakan disebut sebagai gara'in khassah® .

PERANAN QARA’IN

Qara’in daripada sudut peranan atau penggunaannya terbahagi kepada dua bahagian. Pertama
qara’in isnadiyyah iaitu petunjuk-petunjuk yang digunakan pada perbincangan sanad sama ada
berkenaan sifat riwayat atau perbahasan keterputusan dan kebersambungan sanad. Bahagian
kedua pula dinamakan gara 'in matniyyah bermaksud petunjuk-petunjuk yang digunakan pada
perbincangan matan atau teks hadith®’.

Antara perbahasan gard 'in dalam skop sanad adalah menyentuh berkaitan ilmu al-jarh
wa al-ta ‘dil. Al-Haitham Muhammad (2021) mendefinisikannya sebagai petunjuk-petunjuk
berhubung perawi, tokoh al-jarh wa al-ta’dil atau konteks ulasan terhadap perawi yang boleh
digunakan untuk menguatkan salah satu pandangan sama ada kritikan atau pujian*!.

Selain itu, gara’in juga digunakan bagi menyelesaikan isu tadlis bagi perawi. Tadlis
bermaksud helah yang digunakan oleh perawi. Tadlis tidak sama seperti penipuan bahkan
perawi tidak dihukum penipu sekiranya melakukan tadlis**. Justeru itu, qara’in al-tarjih
diaplikasi untuk menyelesaikan masalah sama ada fadlis yang dilakukan oleh perawi tersebut
menyebabkan hadithnya tertolak dan tidak diterima*’.

Begitu juga gara’in digunakan dalam isu pensabitan samda ‘. Menurut Majdi “Atiyyah
(2004) isu ini berlaku apabila perawi diperselisihkan status sama ‘ berbanding perawi lain. Hal
ini demikian apabila sebahagian tokoh hadith silam menetapkan berlaku sama * antara kedua-
dua perawi walhal sebahagian tokoh yang lain menafikannya. Justeru pemilihan pandangan
dijalankan melalui pendekatan gard’in al-tarjih**.

Contoh yang dapat dikeluarkan adalah situasi sama ‘ perawi bernama Aban bin Uthman
bin ‘Affan daripada ayahnya. Ahmad bin Hanbal menyatakan Aban tidak ada mengambil
riwayat manakala Muslim bin Hajjaj meriwayatkan dalam sahih beliau hadith Aban daripada
ayahnya®. Situasi lain, sama ‘ Ibrahim bin Abd Rahman bin ‘Auf daripada Umar. Al-Bayhaqi

39 ‘Adil al-zuraqi. ‘Adil Abd Syakur. Qawa’id Al-llal Wa Qardin Al-Tarjih Riyadh. Riyadh: Dar al-Muhaddith li al-
Nasyr wa al-Tawzr’, 2004.

40 Hanan Qamari. "Ta’arud Qarain Al-Tarjih Wa Dawabit Daf’ihd ‘Inda Al-lmam Ibn Abi Hatim Min Khilali Kitabihi
Al-‘llal." Disertasi Master, Echahid Hamma Lakhdar University, 2016.(45).

41 Al-Haitham Muhammad. "Qarain Al-Tarjih Bayna Aqwal Al-Jarh Wa Al-Ta’dil Al-Muta’aridah ‘Inda Ibn Addi Fi
Kitabihi Al-Kamil." Disertasi Master, Universiti Tayyibah, 2021.(6).

42 Dzul Dzulraidi. Terjemahan Syarah Mugizah Az-Zahabi Terengganu: Paddi Resources, 2023, 64.

43 Hatim al-Awni, Mugarrar al-Takhrij wa Manhaj al-Hukm ‘ala al-Hadith. Beirut: Markaz Nama’ li al-Buhath wa
al-Dirasat, 2018 210.

4 Majdi ‘Atiyyah. Al-llma’ Fi Itbath Al-Sama‘. Mesir: Maktabah lbn ‘Abbas, 2005. 4.

4 Ibid, 6.

13



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

menyatakan sama” tersebut tidak berlaku sedangkan Ya‘'qib bin Shaybah menetapkan
sebaliknya“®.

Begitu juga berfokuskan kepada kajian, gard’in juga dilihat berperanan dalam
menentukan keabsahan tafarrud seseorang perawi. Hal ini dapat dilihat daripada perbahasan
Imam Muslim dalam Muqgaddimah beliau. Namun persoalannya apakah bentuk gard’in yang
beliau gunakan dalam menentukan keabsahan tafarrud seseorang perawi?

KONSEP QARA’IN AL-TARJIH TERHADAP TAFARRUD MENURUT IMAM
MUSLIM

Imam Muslim membincangkan mengenai isu tafarrud pada satu tempat dalam Muqgaddimah
Sahth Muslim iaitu ketika membahaskan mengenai tingkatan para perawi. Imam Muslim
membahagikan para perawi kepada tiga kategori iaitu (1) perawi adil dan sempurna dhabit
(hafalan), (2) perawi adil tetapi kurang dhabit dan (3) perawi tidak adil dan tidak dhabit.
Terdapat satu rumusan pembahagian perawi yang telah dilakukan oleh Ibrahim Adham Mohd
Rokhibi (2022) dan ia selari dengan penelitian kajian*’. Rumusan adalah seperti berikut:

46 Ibid, 7.
47 Ibrahim Adham Mohd Rokhibi and Khadher Ahmad. “Analisis Metode Penerangan Hadith Ber‘illah dalam
Sahih Muslim Menurut Hamzah al-Malyabari.” Online Journal Research in Islamic Studies 9, no. 1 (2022).

14



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

Rajah 6: Pembahagian Perawi Mugaddimah Sahth Muslim

TABAQAH PERTAMA
(Adil + Dabit Sempurna)

Bil Nama Perawi Martabat Jarkh Ta'dil Hadith

1 “Abd Alldh bin *Awn Thigah Thabat Fadil Hadith yang
2 Ayyilb al-Sakhtiyani Thiqah Thabat hujah | diriwayatkan  oleh
3 Mansiir bin al-Mu‘tamir Thigah Thabat perawi  yang ‘adil
] *Awf bin Abi Jamilah Thigah Rumiya bial- | dan dabit  secara

Qadr wa bi al-Tasyayyu® | sempurna. [Usulf

5 Ash‘at al-Humrfini Thigah Fagih

6 Al-A‘mash Thigah Hafidh

7 Ismd‘il bin Abi Khalid Thigah Thabat

TABAQAH KEDUA
(*Adil + Kurang Dabit)

1 ‘AL’ bin al-S&'ib Sadiiq Ikhtalat Hadith yang
2 Yazid bin Abi Ziyad Sadilg diriwayatkan  oleh
3 Al-Layth bin Abi Sulaym Sadiiq Ikhtalat Jiddan perawi yang mastur

atau sadugq.
[Shawihid ataupun
Tawibi'f

TABAQAH KETIGA

(Cacat ke'ad

ilan dan kedabitannya)

1 *Abd Allah bin Miswar Abi Wada'a Ahadith ‘an Hadith yang
Ja*far al-Mada ini Rasiilillah SAW diriwayatkan  oleh
2 “‘Amru bin Khalid Matriik dan dituduh perawi:
sebagai Kadhdhab oleh | 1. Muttaham
Waki’ bi al-Kadhib
3 *Abd al-Quddis al-Shami Ahddithuhu Munkarah | |[Matrik]
al-Isndd wa al-Matn 2. Kaddhiih @
] Muhammad bin Sa‘id al- Mairiik Dajjial [Mawdi*]
Masliib 3 Munkar @
5 Ghiyith bin Ibrihim Taraka al-Nas Kathrah al-Ghalat
Hadithahu |Munkar|
6 Sulayman bin ‘Amru Abi Ma 'riif bi Wad'i al-
Dawud al-Nakha'i Hadith *l_T_i‘lak
7 * Abd Allih bin Muharrar Matriik diriwayatkan
8 Yahya bin Unaysah Da'if hadith  daripada
9 | Al-Jarrih bin al-Minhal Abi al- Da’if tabaqah ini|
“Atif
10 ‘Abbid bin Kathir Matritk
11 Husayn bin ‘Abd Allih bin Matritk al-Hadith
Dumayrah Kazzab
12 ‘Umar bin Suhbin Da’if

Ketika membahaskan mengenai isu perawi tingkatan ketiga, beliau membincangkan
mengenai tanda perawi bermasalah adalah apabila riwayatnya banyak bercanggah dengan
riwayat para perawi tsiqah yang lain. Seterusnya beliau menyambung dengan menjelaskan
metodologi para ulama hadith dalam menerima riwayat tafarrud seseorang perawi. Imam
Muslim menyatakan:

ol A 2 S B 38 550 O el fp Bl o 5545 B U5 8 Geds 1e 810 sl

Lo oo Bl G5 355 215 & (S g 13] L ob alBiptl) BB S5 (3 a3fy a5 U ek 3 Lkl
Sasg 4 Gt LU gl 55 e g oA J Aus 88 s BB s SIS e

o, o F 4z 0z A _o % o, 2% o% o . ‘.
Lghas WEs WELL 8 B J7k0 bads Jdl A Ke Wghuss Gyss

Laslss ﬂ’iﬁt’}j&c@.ﬁ.ﬁ-\‘ 3:@\@&?3/ °TL&€.§§¢5°:{ .°3°TL~3M? SN L
) Sy o =2 7 S S 3 e o2

el iy L A e ol s s J,J,uwwmuywj 345G B ok s

Terjemahan: Begitu juga, apa kami ketahui daripada metodologi para ahli ilmu dalam
menerima riwayat secara bersendirian (tafarrud ) bahawa mestilah perawi bersendirian itu

15



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

dikenali banyak selari (muwafaqah) pada riwayatnya yang lain dengan ahli ilmu dan al-hifz.
Sekiranya begitu keadaannya, kemudian dia ada menambahkan lafaz pada riwayatnya yang
tidak disebutkan oleh ashab perawi yang lain, maka boleh [dipertimbangkan] untuk diterima
tambahan riwayatnya itu. Adapun orang-orang yang anda lihat dikenali dengan kemasyhuran
dan ramai anak muridnya daripada kalangan huffaz serta hadith-hadith mereka sentiasa
disebarkan seperti al-ZuhrT atau Hisham bin ‘Urwah, maka sekiranya terdapat perawi-perawi
yang menyampaikan hadith dari mereka walhal anak-anak murid rapat (ashab) mereka tidak
menyampaikan sedemikian (tafarrud ), tidak boleh diterima riwayat tersebut. Wallahu a’lam*®.

Dalam perbincangan di atas, Imam Muslim menyentuh mengenai aspek al-qara’in
dalam penerimaan fafarrud seseorang perawi pertama perawi tersebut terkenal dengan
kebanyakan riwayat sebelumnya sebagai tepat dan selari dengan riwayat para perawi tsiqah
yang lain. Kedua adalah sekiranya perawi tersebut dikenali merupakan seorang tokoh yang
mempunyai ramai anak murid, kemudian tiba-tiba ada perawi yang meriwayatkan daripadanya
secara fafarrud maka ini merupakan garinah riwayat tersebut bermasalah dan tidak boleh
diterima. Rujuk jadual di bawah:

Jadual 7: Qara’in Tafarrud menurut Imam Muslim

Bil | Jenis Perawi Kemungkinan Sebab/Alasan
tafarrud diterima

1. | Perawi yang kebanyakan riwayatnya selari | Berkemungkinan | Dikenalpasti
dengan riwayat para tsigah. diterima. mempunyai kekuatan
hafalan cemerlang

2. | Perawi yang kebanyakan riwayatnya tidak selari | Tidak diterima. | Dikenalpasti
dengan riwayat para tsiqah mempunyai  hafalan
yang bermasalah.

3. | Perawi yang meriwayatkan hadith secara | Tidak diterima. | Mustahil  anak-anak
bersendirian daripada tokoh terkenal, sedangkan murid yang ramai
anak-anak  murid tokoh  tersebut tidak tidak tahu mengenai
meriwayatkan sedemikian. riwayat tersebut.

4. | Perawi yang merupakan anak murid tokoh hadith, | Berkemungkinan | Perawi merupakan
tetapi meriwayatkan hadith secara bersendirian, | diterima. anak murid tokoh
sedangkan anak-anak murid lain tokoh tersebut
tidak meriwayatkan riwayat yang sama.

Jadual di atas menunjukkan bahawa penilaian garinah dalam isu tafarrud menurut
Imam Muslim tidak bersifat mutlak, sebaliknya bergantung pada ciri-ciri perawi dan konteks
periwayatan. Pertama, bagi perawi yang kebanyakan riwayatnya selari dengan para tsiqah,
kemungkinan fafarrud nya diterima adalah tinggi kerana keutuhan hafalan dan konsistensi
riwayatnya dapat menjadi garinah yang menguatkan periwayatan tunggal tersebut. Ini

48 Muslim Bin al Hajjaj. (1955). Sahih Muslim. Kaherah: Matba’ah Tsa al Babi.

16



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

menepati pendekatan Imam Muslim yang menetapkan bahawa unsur sokongan seperti
muwafaqah (keserasian) adalah penting bagi menilai keabsahan periwayatan tunggal.

Sebaliknya, perawi yang kebanyakan riwayatnya tidak selari dengan riwayat para
tsiqah tidak mempunyai garinah penguat, lalu periwayatan fafarrud nya ditolak. Keadaan ini
menunjukkan bahawa tafarrud tanpa sokongan garinah dianggap sebagai petunjuk kelemahan
dalam hafalan dan ketelitian perawi.

Bagi perawi yang meriwayatkan hadith secara bersendirian daripada tokoh terkenal,
sedangkan anak-anak murid tokoh tersebut tidak meriwayatkan sedemikian, maka riwayat ini
juga ditolak. Imam Muslim berpandangan bahawa sekiranya tokoh tersebut memiliki ramai
murid yang dikenali sebagai huffaz dan mereka tidak pernah meriwayatkan riwayat yang sama,
maka ia menunjukkan fafarrud tersebut tidak disokong oleh garinah lain dan wajar ditolak.

Namun begitu, bagi anak murid yang sendiri merupakan perawi utama kepada tokoh
tersebut, tetapi meriwayatkan hadith secara bersendirian sedangkan anak murid lain tidak
meriwayatkan, periwayatan tafarrud ini masih mempunyai ruang untuk diterima. Hal ini
kerana statusnya sebagai anak murid terdekat boleh dianggap sebagai garinah penguat,
bergantung kepada kedudukan hafalan dan muwafaqah perawi tersebut secara umum.

Keseluruhan analisis ini menunjukkan bahawa Imam Muslim tidak melihat tafarrud
secara mutlak sebagai ‘illah, sebaliknya beliau menggunakan garinah sebagai instrumen
penting untuk menilai sama ada periwayatan tafarrud boleh diterima atau ditolak.

Berdasarkan perbincangan di atas, dapat disimpulkan bahawa konsep gqarinah
memainkan peranan signifikan dalam penilaian tafarrud menurut metodologi Imam Muslim
sebagaimana dijelaskan dalam Mugaddimah Sahih Muslim. Perbezaan status perawi, keutuhan
hafalan, keserasian dengan periwayat lain, dan jaringan anak murid menjadi elemen garinah
yang saling melengkapi. Dengan ini, kajian telah berjaya menjawab objektifnya iaitu
memahami bagaimana garinah berfungsi sebagai alat penimbang keabsahan tafarrud serta
menjelaskan kaedah praktikal penilaian tafarrud menurut Imam Muslim. Diharapkan dapatan
ini dapat menjadi rujukan penting dalam memperkukuh kefahaman tentang disiplin kritik sanad
hadith, khususnya dalam isu tafarrud dan ‘ilal di sisi para muhaddithin.

KESIMPULAN

Secara keseluruhannya, kajian ini membuktikan bahawa konsep al-gard’in memainkan
peranan penting dalam penilaian tafarrud perawi menurut metodologi Imam Muslim dalam
Mugaddimah Sahih Muslim. Imam Muslim tidak menolak tafarrud secara mutlak, sebaliknya
beliau menimbangnya berdasarkan beberapa qarinah yang berkait dengan latar belakang
perawi, kekuatan hafalan, keselarasan dengan riwayat para perawi tsiqah lain, serta jaringan
periwayatan yang dimiliki oleh perawi tersebut. Hal ini menunjukkan pendekatan Imam
Muslim bersifat kritikal, sistematik dan bersandarkan prinsip-prinsip ilmiah yang kukuh dalam
menilai riwayat secara tafarrud. Kajian ini turut mendapati bahawa penggunaan qara’in
sebagai indikator penilaian memberikan satu dimensi baharu dalam memahami mekanisme
kritik sanad hadith, khususnya dalam konteks ‘ilal yang tersembunyi. Justeru, kajian
mencadangkan agar kajian lanjutan dilakukan terhadap tokoh-tokoh lain seperti al-Bukhari, al-
Daraqutni atau Ibn Ab1 Hatim bagi menilai sama ada berlaku kesepakatan atau perbezaan
dalam penggunaan qara’in terhadap tafarrud. Penelitian terhadap aplikasi qara’in dalam
kalangan ulama mutagaddimin juga wajar diperluas agar sumbangan mereka dalam
membentuk disiplin kritik sanad dapat difahami dengan lebih menyeluruh dan berimpak tinggi.

17



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, IssUE 2, 2025

RUJUKAN

"Qarain." Al-Ma’any, 2010, diakses pada 22 November 2023,
https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%
86/

‘Abd al-Jawad Hamam, A/-Tafarrud fi Riwayah al-Hadith wa Manhaj al-Muhaddithin fi
Qabulihi aw Raddihi (Dirasah Ta’siliyyah Tatbiqiyyah), 2008.

‘Adil al-Zuraqi. ‘Adil Abd Syakur. Qawa’id Al-Ilal Wa Qarain Al-Tarjth Riyadh. Riyadh:
Dar al-Muhaddith li al-Nasyr wa al-Tawz1’, 2004.

Abdul Samad Shaikh. 2015. The Issue of Tafarrud and Nakarah between Traditionists and
Historians (Analytical Study). The Scholar Islamic Academic Research Journal 1(1).

Abdullah Abdul Rahman al-Sa’ad. A/-Mufassal fi Syarh al-Miigizah. Riyadh: Dar al-Tauhid
li al-Nasyr, 2017.

Abdullah Muhammad Hasan. AI-Qarain Wa Atharuha Fi ‘llmi Al-Hadith. Kuwait: Wizarah
al-Awqaf wa al-Syu’tin al-Islamiyyah, 2012.

Abu al-Qasim al-Husayn bin Muhammad, al-Raghib al-Asfahani (t.t.), 4/-Mufradat fi Gharib
al-Quran tahqiq Muhammad Sayyid Kaylani, T.T.P.: T.T.

Ahmad al-‘Ayid et.al. AlI-Mu‘jam al-‘Arabi al-Asasi, T.T: Munazzamah al-‘Arabiyyah li al-
Tarbiyyah wa al-Thaqafah wa al-‘Ulum, (t.t), 924.

Ahmad Zulkifli Yusof, Umar Muhammad Noor. 2020. Penerimaan Hadis Tafarrud menurut
Ahmad bin Hanbal. Journal Hadis (INHAD) 10(20).

Aizul Yaakob 2023. Periwayatan al-Tafarrud dan Implikasinya kepada Penilaian Sarjana
Hadis dalam Disiplin al-Jarh wa al-Ta’dil. Journal Hadis (INHAD) 13(25).

Al-Haitham Muhammad. "Qarain Al-Tarjth Bayna Aqwal Al-Jarh Wa Al-Ta’dil Al-
Muta’aridah ‘Inda Ibn Addi Fi Kitabihi Al-Kamil." Disertasi Master, Universiti
Tayyibah, 2021.(6).

Al-Malyabari, H. A. Muwdazanah Bayna al-Mutagaddimin wa al-Muta akhkhirin fi Tashih al-
Hadith wa Ta ‘liliha. Beirut: Dar Ibn Hazm.2001.

Al-Qurtubl. Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an. tahkik Abdullah bin Abd Muhsin. Beirut:
Muassasah al-Risalah, 2006.

Ayyub al-Husain1. AI-Kulliyat Mu’jam Fi Al-Mustalahdat Wa Al-Furiq Al-Lughawiyyah.
tahkik ‘Adnan Darwisy. Beirut: Muasasah al-Risalah, 2009.

Dzul Dzulraidi. Terjemahan Syarah Muqizah Az-Zahabi Terengganu: Paddi Resources, 2023.

Hanan Qamari. "Ta’arud Qarain Al-Tarjih Wa Dawabit Daf’iha ‘Inda Al-Imam Ibn Abi
Hatim Min Khilali Kitabihi Al-‘Ilal." Disertasi Master, Echahid Hamma Lakhdar
University, 2016.

Hatim al-Awni1, Mugarrar al-Takhrij wa Manhaj al-Hukm ‘ald al-Hadith. Beirut: Markaz
Nama’ li al-Buhiith wa al-Dirasat, 2018.

Ibn Faris, Ahmad bin Faris. Mu’jam Maqayis Al-Lughah. tahkik Abdul Salam Harun. Vol. 5,
Kaherah: Dar al-Fikr, 1979.

Ismail bin Ahmad. 4/-Sihah Taj Al-Lughah Wa Sihah Al- ‘Arabiyah. tahkik Ahmad Abd al-
Ghafur. Beirut: Dar al-‘Ilm, 1987.

Majdi ‘Atiyyah. Al-llma’ Fi Itbdth Al-Sama ‘. Mesir: Maktabah Ibn ‘Abbas, 2005. 4.

Masyagbah, Abdul Rahman Muhammad. "Athar Al-Qarain Fi Ikhtilaf Al-Nuqqad Fi Tarjth
Bayna Al-Riwayat Wa I’1aliha." Majallah Nisf Sanawiyah Muhkamah 18, no. 2
(2021), 253.

Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin 2019. Periwayatan Hadith Secara al-Tafarrud
Menurut Sarjana Hadith: Antara Penerimaan dan Penolakan. Journal Hadis (INHAD)
9(18): 182.

18


https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%86/
https://www.almaany.com/ar/dict/arar/%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%A6%D9%86/

INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)

VOLUME 5, IssUE 2, 2025

Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2019. Analisis Kewujudan al-Mutaba’at dalam
Periwayatan Hadith secara al-Tafarrud . Ma’alim al-Quran wa al-Sunnah 15(2).

Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2019. Manhaj Sarjana Hadith dalam
Menentukan ‘Illah dalam Periwayatan al-Tafarrud : Kajian Perbandingan antara
Sarjana Mutagaddimin dan Mutaakhirin. Journal of Hadith Studies 4(1).

Mohd Aizul Yaakob, Roshimah Shamsudin. 2021. Manhaj al-Daraqutni dalam Menilai
Periwayatan al-Tafarrud daripada perawi thiga dalam karya al-‘Ilal al-Warida fi al-
Ahadith al-Nabawiyya. Al-Bayan: Journal of al-Quran and Hadith Studies 19(1).

Mohd Awang Idris, Haslina Muhamad, and R Zirwatul Aida R Ibrahim. Metodologi
Penyelidikan Sains Sosial. Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 2018, 76.

Muhammad Sayyid Kaylani, T.T.P.: T.T, Kitab al-Fa’, h. 375.

Muslim Bin al Hajjaj. (1955). Sahih Muslim. Kaherah: Matba’ah Isa al Babf.

Naurah Didan. "Qarain Al-Tarjth Allatt Wazana Biha Al-Hafidh Al-Mizzzi ‘Inda Al-Ikhtilaf
Bi Ziyadah Rawi Au Isqatihi Min Al-Isnad Min Khilali Kitabihi Tahztib Al-Kamal:
Dirasah Nazariyyah." Tesis PhD, Universiti Qasim.

Samir al-Kabist. "Athar Al-Qarain F1 Al-Tarjth Bi Al-Jazm Bi Al-Sama“ Al-Mubasyir Wa
Al-Tahdith Bihi Miraran." Majallah al-Muhaddith al-‘Iraqiyah 3, no. 1 (2021).

Surah Yusuf, 18.

al-Dhahabi, Muhammad ibn Ahmad. Siyar 4 ‘lam al-Nubala’. Beirut: Mu’assasah al-Risalah,
1985.

Fakhtirt, Muhammad. A/-Muslim bin al-Hajjaj bin al-Hajjaj al-Qushayri al-Naysabiiri:
Hayatuhu wa Sahihuhu. Cairo: Dar al-Salam 1i al-Taba‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzi*
wa al-Tarjamah, 2016.

Ibn Hajar al-‘Asqalani. Tahdhib al-Tahdhib. Edited by Ibrahim al-Zabiq and ‘Adil Mushid.
Vol. 4. Beirut: Muassasah al-Risalah, 2014.

Ibn Hajar al-‘Asqalani. Nuzhat al-Nazar fi Tawdih Nukhbat al-Fikar. Damascus: Matba‘ah
al-Sabbah, 2000.

19



