I j Q K INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE

[DEVELOPING THE INTERNALIZATION OF LECTURER PROFESSIONALISM IN
THE CONTEXT OF ISLAMIC CIVILIZATIONAL VALUES]

PEMBENTUKAN PENGHAYATAN PROFESIONALISME PENSYARAH KE ARAH
MENDEPANI NILAI PERADABAN ISLAM

NABILAH SAHIRA BINTI MOHD ZURAINI
ZURAIDAH JULIANA BINTI MOHAMAD YUSOFF
NORHASHIMAH BINTI YAHYA
WAN MARFAZILA BINTI WAN MAHMUD
SITI HAJAR BINTI MOHAMAD YUSOFF
Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin (UNISZA)
Email: zuraidahjuliana@unisza.edu.my

Received: 4" May 2025 Accepted: 18" May 2025 Published: 1° June 2025

ABSTRACT

This article discusses the development of lecturers’ professional ethos within the context of Islamic
civilisational values, which play a crucial role in fostering an academic culture grounded in faith
(iman), Islam, and humanity (insan). This study adopts a qualitative approach through inductive and
thematic content analysis to identify the core dimensions of lecturer professionalism based on five
Islamic civilisational values: divinity (ketuhanan), comprehensiveness (menyeluruh), value balance
(keseimbangan nilai), value elevation (ketinggian nilai), and Islamic identity (identiti Islam). The
analysis reveals that lecturer professionalism founded upon these values has the potential to produce
educators who excel not only academically but also demonstrate high ethical standards, integrity, and
serve as exemplary individuals of civilisation. The internalisation of professionalism anchored in
Islamic values not only enhances the quality of teaching and research but also directly contributes to
the development of the ummah and national civilisation. This study recommends that the empowerment
of Islamic civilisational values be established as a foundational framework in lecturer training and
professional development in institutions of higher learning.

Keywords: Lecturer Professionalism, Islamic Civilisational Values, Flexible Education With Soul
(Flexs), Academic Integrity, Ummah Development

ABSTRAK

Artikel ini membincangkan pembentukan penghayatan profesionalisme pensyarah dalam konteks nilai
peradaban Islam yang berperanan penting dalam membina budaya akademik berasaskan iman, islam
dan insan. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kaedah analisis kandungan secara
induktif dan tematik untuk mengenal pasti dimensi utama profesionalisme pensyarah berteraskan lima
nilai peradaban Islam, iaitu ketuhanan, menyeluruh, keseimbangan nilai, ketinggian nilai dan identiti
Islam. Hasil analisis mendapati bahawa profesionalisme pensyarah yang dibina atas dasar nilai ini
mampu melahirkan pensyarah yang bukan sahaja cemerlang dari segi akademik tetapi juga beretika
tinggi, berintegriti dan menjadi model insan berperadaban. Penghayatan profesionalisme yang
berpaksikan nilai Islam ini bukan sahaja memperkukuh kualiti pengajaran dan penyelidikan, malah
menyumbang secara langsung kepada pembangunan ummah dan tamadun negara. Kajian ini
mencadangkan agar pemerkasaan nilai peradaban Islam dijadikan kerangka asas dalam latihan dan
pembangunan profesional pensyarah di institusi pengajian tinggi.


mailto:zuraidahjuliana@unisza.edu.my

INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

Kata kunci: Profesionalisme Pensyarah, Nilai Peradaban Islam, Flexible Education With Soul
(FlexS), Integriti Akademik, Pembangunan Ummah

PENGENALAN

Pendidikan merupakan asas penting dalam pembinaan tamadun manusia yang menuntut
keselarian antara aspek intelek, emosi, rohani dan sosial. Keagungan sesebuah peradaban
bergantung kepada kejayaan melahirkan generasi yang rasional, berwawasan dan bijaksana
dalam menghadapi pelbagai cabaran yang semakin kompleks. Arus pemodenan memangkin
negara untuk bersedia menjadikan hub pendidikan bukan sahaja berfokus kepada kepentingan
kognitif dan teknikal namun turut mengimplementasikan nilai kerohanian serta etika
kemanusiaan (Muthi’ah Lathifah & Yakobus Ndona, 2024). Pendekatan ini selaras dengan
prinsip peradaban islam yang menekankan kepada pengetahuan dan tindakan hendaklah
didasari dengan keluhuran ajaran islam. Penyataan ini disokong oleh Suhendri & Rohendi
(2024) menjelaskan peradaban Islam menyokong kepada pendidikan bersifat inklusif dengan
meletakkan matlamat utama untuk melahirkan individu yang berperanan sebagai khalifah
Allah SWT. Pelaksanaan ini merangkumi seluruh lapisan masyarakat tanpa mengira latar
belakang (education for all) dan berteraskan konsep pendidikan sepanjang hayat (/ifelong
education). Selaras dengan epistemologi Islam, pendidikan berteraskan peradaban islam
menolak sebarang bentuk pemisahan antara ilmu agama dan ilmu duniawi, sebaliknya
mengiktiraf kesepaduan kedua-duanya dalam pembentukan insan seimbang.

Oleh yang demikian, satu harapan tinggi diletakkan kepada Institusi Pengajian Tinggi
(IPT) untuk menghasilkan generasi muda yang bukan sahaja lengkap dengan kecemerlangan
akademik akan tetapi juga mempunyai keperibadian unggul yang mencerminkan integriti, adab
dan sentiasa berpegang teguh kepada Al Quran dan As Sunnah. Justeru, bagi memastikan
matlamat ini menunjukkan keberhasilan, pensyarah merupakan individu berpengaruh dalam
memupuk jati diri dan corak pemikiran pelajar. Kerajaan telah membangunkan kepelbagaian
strategi dalam memastikan kepakaran dan kepimpinan pensyarah sentiasa relevan khususnya
melibatkan aspek profesionalisme. Langkah ini meliputi program seperti Latihan
Pembangunan Profesional Berterusan (CPD) dan Academic Staff Training Scheme (ASTS)
yang menyasarkan kemahiran pedagogi berteraskan blended learning, kepimpinan serta
penyelidikan. Usaha ini turut diterjemahkan melalui sistem MyRA (Malaysia Research
Assessment) & MyAPT (Malaysia Professional Academia Transformation) bagi menilai setiap
pencapaian dan output pensyarah. Ini bagi memastikan pensyarah mampu menjadi agen
penggerak kepada pembagunan ilmu masyarakat dan negara (Pelan Pembangunan Pendidikan
Malaysia (Pendidikan Tinggi) 2015-2025 (PPPM-PT).

Namun begitu, Parveen, Mascarenhas & Vaswani (2021) membahaskan berlakunya isu
tumpangan nama pensyarah dalam penyelidikan atau penulisan yang sepenuhnya dilakukan
oleh pelajar. Kepincangan ini berpunca dari desakan pensyarah dalam mengejar merit sebagai
syarat utama dalam kenaikan pangkat dan penetapan kedudukan. Pada masa yang sama, ukuran
kecemerlangan universiti berdasarkan sistem ranking menyebabkan tekanan kepada pensyarah
bagi memenuhi keperluan universiti dalam penerbitan. Penyataan ini selari dengan kajian Syed
Ismail dan Lee Leh Hong (2022) mendapati atas dasar mengejar Key Performance Indicator
(KPI) tahunan, sebahagian pensyarah sanggup mengambil jalan pintas dengan meletakkan
nama mereka pada hasil penyelidikan pelajar. Maka timbul persoalan penting “Di manakah
letaknya amanah dan keikhlasan dalam penerbitan ilmiah apabila tujuannya lebih berpaksikan
kepada memenuhi KPI dan mengejar pangkat semata-mata?". Jelas menunjukkan tindakan



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

seperti ini bukan sahaja mengabaikan prinsip keadilan pelajar akan tetapi turut mencemarkan
integriti dan etika keprofesionalan yang menjadi nilai asas kepada peradaban islam.

Seterusnya, pensyarah bertanggungjawab dalam melaksanakan tujuh skop tugas utama
dikenali sebagai 7P merangkumi pengajaran dan pembelajaran, penerbitan, penyeliaan,
penyelidikan, perundingan, penulisan dan juga perkhidmatan sosial. Tuntutan ini menyebabkan
realiti pensyarah sebagai penyampai silibus kurikulum serta pembentukan sahsiah holistik
pelajar kini tersepit dengan bebanan kerja yang tinggi dan tidak berkesudahan (Khairunesa,
Wan Hanim Nadrah, Laily Paim, Khadijah, Jalihah & Nor Aisah, 2021). Kesan daripada gaya
pengurusan moden bersistemkan output menyebabkan pensyarah secara langsung dan tidak
langsung menguruskan hal pentadbiran (Syed Ismail & Lee Leh Hong, 2022). Tekanan
daripada tuntutan birokrasi menyebabkan gangguan kepada pensyarah untuk meluang masa
dalam merancang kaedah pengajaran yang bermakna. Penyataan ini disokong oleh Jamsari
Alias, Mohamad Mohsin dan Syaidatun Nazirah (2024) menyatakan terdapat rungutan
mengenai ketidaksediaan pensyarah untuk membina pengalaman pembelajaran yang kreatif.
Sekaligus memaparkan kelompongan dalam penghayatan nilai peradaban Islam yang
menekankan keindahan ilmu, dan kesungguhan dalam mendidik.

Sehubungan itu, kajian ini menumpukan perhatian terhadap usaha pembentukan dan
penghayatan profesionalisme pensyarah berpaksikan kepada nilai peradaban Islam.
Pendekatan ini bertujuan untuk memperkukuh keupayaan pensyarah dalam mendepani cabaran
pendidikan semasa dengan berteraskan nilai yang holistik dan lestari. Fokus utama diberikan
kepada bagaimana nilai peradaban Islam dapat diinstitusikan dalam kerangka profesionalisme
agar pensyarah dapat menyumbang secara efektif dalam membina tamadun ilmu yang
berteraskan nilai, etika dan spiritualiti.

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis kandungan sebagai kaedah
utama untuk meneliti dokumen, wacana dan literatur berkaitan profesionalisme pensyarah
dalam kerangka nilai peradaban Islam. Kaedah ini dipilih kerana ia membolehkan penyelidik
mengenal pasti tema utama, pola pemikiran dan nilai yang mendasari teks secara sistematik
dan mendalam. Data dianalisis menggunakan pendekatan induktif, iaitu dengan membuat
pemerhatian terperinci terhadap kandungan umum sebelum merumuskan kategori dan tema
yang lebih khusus (Braun & Clarke, 2006). Pendekatan ini relevan kerana ia menyoroti makna
tersirat yang muncul dari teks tanpa memaksakan sebarang andaian awal. Seterusnya, analisis
tematik digunakan bagi mengorganisasi data ke dalam beberapa tema utama berdasarkan lima
nilai peradaban Islam iaitu ketuhanan atau rabbaniyyah, menyeluruh atau syumiliyyah,
keseimbangan atau wasatiyyah, ketinggian nilai atau w/uwwiyyah dan identiti Islam atau
islamiyyah. Proses ini dilakukan secara berperingkat dengan mengenal pasti unit makna,
mengkategorikan data mengikut kod terbuka dan seterusnya membina tema akhir yang
mencerminkan dimensi profesionalisme pensyarah menurut kerangka peradaban Islam.
Dengan gabungan analisis induktif dan tematik ini, penyelidik berupaya membina kefahaman
yang holistik dan mendalam mengenai bagaimana nilai islamik boleh diinstitusikan dalam
amalan profesionalisme pensyarah secara menyeluruh.

Nilai Peradaban Islam

Peradaban (Civilization) merujuk kepada tahap perkembangan masyarakat manusia yang
kompleks, ditandai oleh kemajuan dalam aspek sosial, politik, ekonomi, budaya, dan teknologi,



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

serta kewujudan sistem nilai dan struktur organisasi yang tersusun (Huntington, 1993). Selain
itu, peradaban dipetik daripada perkataan Arab iaitu hadarah, yang membawa maksud
kehidupan yang berbudaya dan maju serta mencerminkan tahap kematangan sesebuah
masyarakat dalam pelbagai dimensi (Farooqui, 2011). Peradaban bukan sekadar kemajuan
fizikal tetapi turut meliputi nilai, akhlak dan sistem hidup teratur berasaskan prinsip yang
membimbing masyarakat.Secara umum, peradaban sering dikaitkan dengan pembangunan
material dan pencapaian teknologi yang dapat dilihat dalam tamadun besar dunia dengan
menonjolkan perbezaan budaya dan konflik (Huntington, 1993). Namun begitu, sejarah
menunjukkan bahawa peradaban yang tidak diasaskan pada nilai moral dan spiritual yang
kukuh akhirnya akan runtuh akibat kelemahan dalaman seperti keruntuhan akhlak dan
kezaliman (Murat Onde & Fatih Ulasan, 2018). Oleh itu, peradaban yang kukuh bukan sahaja
membangunkan kemajuan fizikal tetapi juga mengekalkan keteguhan kerohanian dan
kecerdasan intelektual untuk membentuk insan berakhlak mulia dan berwawasan.

Dalam kerangka Islam, peradaban dibina di atas asas tauhid yang menjadi paksi utama
kehidupan manusia dan pengurusan masyarakat (Farooqui, 2012). Ajaran Islam melalui al-
Quran dan As Sunnah membentuk sistem peradaban yang menyeluruh mencakupi hubungan
manusia dengan Allah SWT, sesama manusia, dan alam sekitar (Al-Attas, 1993). Tambahan
pula, peradaban Islam ialah suatu keadaan kehidupan insan yang telah mencapai pembangunan
rohani dan jasmani, berasaskan ilmu, akhlak dan adab yang berpandukan wahyu Allah SWT.
Peradaban ini bukan sahaja mengangkat ilmu sebagai alat pembangunan tetapi juga sebagai
amanah yang perlu dipandu oleh nilai Ilahi dalam membentuk masyarakat yang adil, berakhlak,
dan sejahtera. Sementara itu, Syed Hossein Nasr (2003) melihat peradaban Islam sebagai satu
perwujudan kehidupan manusia yang berasaskan wahyu khususnya al-Qur’an dan sunnah Nabi
Muhammad SAW, yang mencerminkan insan Islam dan iman. Artikel ini menggunakan konsep
nilai peradaban islam daripada Prof Dr. Kamarul Shukri Mat Teh merupakan seorang
pensyarah Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA) yang turut menerangkan lima nilai utama
sebagai landasan kajian.

i. KETUHANAN

Ketuhanan atau Rabbaniyyah membawa maksud bahawa segala bentuk pemikiran, tindakan
dan pembangunan dalam peradaban mesti berakar umbi daripada hubungan yang kukuh dan
langsung dengan Allah SWT sebagai sumber petunjuk dan kebenaran. Nilai ini menegaskan
bahawa setiap aspek kehidupan manusia termasuk dalam pembangunan sosial, politik,
ekonomi dan pendidikan, harus berlandaskan prinsip Ilahi agar tidak terjerumus ke dalam sikap
sekularisme atau materialisme yang mengabaikan dimensi spiritual. Dengan menempatkan
nilai ketuhanan sebagai asas, peradaban yang dibina akan memiliki kekuatan rohani yang
mengawal dan membimbing setiap keputusan serta tindakan demi mencapai kesejahteraan
sejagat dan keharmonian masyarakat. Dalam konteks pendidikan, rabbaniyyah bukan sahaja
memastikan ilmu yang disampaikan merangkumi aspek intelektual dan kemahiran tetapi lebih
penting lagi ia berperanan dalam membentuk jiwa yang suci, akhlak mulia serta keperibadian
yang seimbang dan bertanggungjawab kepada Tuhan dan sesama manusia. Melalui pendekatan
ini, pendidikan menjadi medium transformasi insan yang bukan sahaja cemerlang secara
akademik tetapi juga tinggi nilai moral dan spiritualnya sekaligus melahirkan generasi yang
mampu menyumbang kepada pembinaan peradaban Islam yang holistik dan berteraskan
rahmat untuk semua.



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

ii. MENYELURUH

Menyeluruh atau Syumiiliyyah menekankan bahawa ajaran Islam bersifat menyeluruh dan
mencakupi seluruh dimensi kehidupan manusia tanpa pengecualian. Islam bukan sekadar
agama yang terbatas kepada ibadah ritual semata-mata tetapi merupakan satu sistem kehidupan
yang lengkap dan holistik yang merangkumi aspek rohani, intelektual, sosial, ekonomi, politik,
kebudayaan dan perundangan. Konsep ini menolak perpisahan antara agama dan kehidupan
duniawi (dualisme) yang merupakan ciri utama pemikiran sekular moden. Malah, menegaskan
kesatuan mutlak antara nilai agama dan tindakan harian dalam semua ruang lingkup kehidupan.
Syumiiliyyah memberikan penekanan terhadap keperluan untuk menjadikan wahyu sebagai
sumber utama dalam memahami dan membimbing realiti kehidupan, sekali gus menyatukan
ilmu wahyu dan ilmu akal sebagai asas pembangunan tamadun. Dalam konteks pendidikan,
pendekatan ini memastikan bahawa setiap kandungan kurikulum tidak hanya menitikberatkan
penguasaan fakta dan kemahiran teknikal tetapi turut menyemai nilai etika, tanggungjawab
sosial dan akhlak mulia. Pendidikan berteraskan syumiiliyyah melahirkan insan seimbang yang
bukan sahaja cemerlang dalam bidang profesional tetapi juga memiliki kesedaran spiritual,
komitmen terhadap keadilan dan kemampuan untuk memimpin masyarakat berlandaskan
prinsip ketuhanan. Oleh itu, syumiiliyyah menjadi prinsip asas dalam membina sebuah
peradaban Islam yang menyeluruh, berdaya tahan dan memberi kesejahteraan kepada seluruh
umat manusia.

iii. KESEIMBANGAN NILAI

Keseimbangan nilai atau Wasatiyyah merupakan prinsip kesederhanaan yang menuntut umat
Islam mengamalkan keseimbangan dalam setiap aspek kehidupan merangkumi pegangan
akidah, perlakuan, cara berfikir serta corak kehidupan seharian. Prinsip ini menolak sebarang
bentuk ekstremisme atau liberalisme yang melampau yang boleh menghakis nilai murni dan
merosakkan struktur masyarakat. Sebaliknya, wasatiyyah mendorong ke arah kewujudan
masyarakat yang adil, stabil dan harmoni melalui pendekatan yang inklusif dan berpaksikan
nilai ketuhanan. Dalam konteks pendidikan dan pengurusan peradaban, nilai ini memainkan
peranan penting sebagai asas keseimbangan antara pembangunan rohani dan jasmani meliputi
keperluan individu dan kesejahteraan masyarakat serta pencapaian akademik dan pembentukan
sahsiah pelajar. Hal ini menjadikan wasatiyyah bukan sekadar prinsip moral tetapi juga falsafah
pendidikan dan pembangunan insan yang menyeluruh, yang mampu membentuk generasi yang
bukan sahaja cemerlang dari segi ilmu pengetahuan tetapi juga beretika, berakhlak dan
bertanggungjawab terhadap kesejahteraan ummah dan alam.

iv. KETINGGIAN NILAI

Ketinggian nilai atau Uliiwwiyyah atau keunggulan nilai merujuk kepada prinsip teras dalam
peradaban Islam yang menjadikan Allah SWT sebagai matlamat tertinggi dalam seluruh
dimensi kehidupan. Ia menuntut agar setiap tindakan, pemikiran, dasar dan pembangunan
manusia berpaksikan nilai ketuhanan yang luhur, bukan sekadar mengejar keuntungan material
atau kemajuan teknologi semata-mata. Prinsip ini mengangkat peranan manusia sebagai
khalifah Allah SWT yang dipertanggungjawabkan untuk memakmurkan bumi dengan
keadilan, hikmah dan ketakwaan. Dalam konteks pendidikan dan pembangunan peradaban,
Uliwwiyyah memastikan bahawa segala bentuk ilmu dan sistem yang dibina berlandaskan
petunjuk wahyu, sekali gus menyatukan kecemerlangan intelek dan keutuhan spiritual. Ini
menghasilkan generasi berilmu yang bukan sahaja cemerlang secara akademik, tetapi juga



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

unggul dari sudut akhlak, jati diri dan orientasi Rabbani sekali gus memperkukuh kelangsungan
peradaban Islam yang syumul.

v. IDENTITI ISLAM

Identiti Islam atau Islamiyyah menegaskan bahawa setiap aspek kehidupan mesti berlandaskan
ajaran dan prinsip Islam secara menyeluruh, bukan hanya pada manifestasi luaran seperti
pakaian atau ritual semata-mata, tetapi meliputi kefahaman mendalam serta penghayatan
terhadap syariat dan nilai-nilai Islam yang autentik dalam seluruh dimensi kehidupan. Nilai ini
mengangkat identiti Islam sebagai paksi utama dalam segala bentuk perancangan dan
pelaksanaan, termasuk dalam sistem pendidikan, struktur sosial, dasar ekonomi, dan tadbir urus
negara, agar ia sentiasa berpandukan kerangka maqasid syariah dan tidak terpesong oleh arus
modenisasi yang merosakkan atau ideologi asing yang bertentangan. Dalam konteks
pendidikan, Islamiyyah menuntut agar kurikulum bukan sahaja menekankan kecemerlangan
akademik dan kemabhiran teknikal, tetapi turut membentuk sahsiah, adab, dan akhlak pelajar
dalam acuan Islam. Dengan menjadikan Islamiyyah sebagai teras peradaban, masyarakat bukan
sahaja mampu membina sebuah tamadun yang progresif, tetapi juga kekal berakar pada nilai-
nilai ketuhanan yang menjamin keadilan, keharmonian dan kelestarian diri umat Islam dalam
dunia global yang mencabar.

FLEXS SEBAGAI MEDIUM PEMBINAAN PROFESIONALISME

Flexible Education With Soul (FlexS) merupakan sebuah model pendidikan inovatif yang
dibangunkan oleh Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA) dengan berobjektifkan kepada
menggabungkan ilmu dan iman berteraskan ta‘lim dan tarbiyyah. Model ini berasaskan Surah
al-‘Alaq (1-5) merujuk kepada wahyu pertama yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW
yang menyeru manusia untuk “/gra’” atau membaca. Surah ini menegaskan bahawa ilmu
adalah anugerah dan sumber petunjuk daripada Allah SWT yang mesti dicari dengan penuh
kesedaran dan rasa tanggungjawab.Ayat ini menegaskan bahawa pengetahuan bukan sekadar
fakta duniawi, tetapi satu tanggungjawab rohani yang perlu dipandu oleh tauhid sebagai asas
kehidupan. Dalam FlexS, penggabungan ilmu dan iman ini bertujuan membina insan holistik
yang tidak hanya cemerlang dari segi akademik namun mantap dalam akhlak dan keimanan.
Seterusnya, pendekatan ta‘lim dalam FlexS merujuk kepada penyampaian ilmu yang
berorientasikan pemahaman mendalam dan nilai spiritual, manakala tarbiyyah menumpukan
kepada pembentukan sahsiah, akhlak dan jati diri pelajar secara berterusan. Dengan
menyeimbangkan kedua-dua aspek ini, FlexS menyokong pembentukan individu dan komuniti
yang bukan sahaja memiliki kecemerlangan intelektual dan profesional, tetapi juga kekuatan
moral dan spiritual. Integrasi nilai pengetahuan dan tauhid dalam model ini menjadikan FlexS
sebagai medium utama dalam membina profesionalisme berteraskan nilai Islam yang
komprehensif dan relevan untuk menghadapi cabaran zaman. FlexS dibina atas empat tonggak
utama yang menjadi asas kekukuhan dan keberkesanannya dalam membentuk profesionalisme
holistik (UniSZA, 2017). Keempat tonggak ini meliputi:

i. AKIDAH SAHIH

Akidah sahih merupakan keyakinan teguh yang menghubungkan manusia dengan Pencipta
berdasarkan kepercayaan dan pengakuan bahawa kewujudan diri sebagai hamba bergantung
sepenuhnya kepada izin dan kehendak Allah SWT. Dalam konteks pendidikan berteraskan nilai
kerohanian, penerapan akidah ini membentuk kesedaran bahawa setiap perbuatan dan kejadian
adalah atas izin Tuhan, sekaligus menimbulkan rasa diawasi dan bertanggungjawab terhadap



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

amalan diri. Pendidikan yang berasaskan akidah sahih bukan hanya memberi ilmu duniawi
tetapi juga mengukuhkan jiwa supaya sentiasa berserah diri, redha, dan berusaha dengan penuh
harapan kepada Allah SWT. Dengan demikian, akidah sahih menjadi landasan utama dalam
membentuk insan yang berintegriti, sabar, dan bersyukur sekaligus menjadikan pembelajaran
satu proses yang bermakna dan selaras dengan tujuan hidup sebenar menurut perspektif
ketuhanan.

ii. PEMIKIRAN SAHIH

Pemikiran sahih atau saintifik merujuk kepada keupayaan individu membina cara berfikir yang
benar dan tepat yang berfungsi mempertahankan akidah sahih atau kerangka metafizik Islam
dalam kehidupan seharian. Pemikiran ini bukan sekadar bersifat logik semata-mata, tetapi turut
dipandu oleh nilai keimanan yang mendalam, yang akhirnya membawa kepada pertimbangan
yang rasional, hikmah dalam membuat keputusan serta kebijaksanaan dalam menilai sesuatu
situasi. Penerapan pemikiran seperti ini amat penting dalam membentuk tindakan yang tidak
bersifat emosional, sebaliknya berdasarkan pertimbangan yang objektif dan berpaksikan
kebenaran. Tambahan pula, pemikiran sahih berupaya menjelmakan kefahaman terhadap realiti
dengan lebih menyeluruh dan kukuh, kerana ia bersandarkan kepada gabungan dalil naqli
(wahyu) dan dalil aqli (akal) sebagai asas dalam proses penyelesaian masalah dan pembuatan
keputusan, sekaligus melahirkan insan yang seimbang dari sudut intelek dan spiritual.

iil. SAHSIAH MULIA

Sahsiah mulia merujuk kepada pengamalan nilai akhlak dan moral yang baik seperti kejujuran,
kesabaran, kebenaran, tolak ansur dan semangat bekerjasama dalam kehidupan seharian. Nilai
ini bukan sahaja mencerminkan keperibadian unggul seorang individu, malah menjadi asas
kepada pembentukan masyarakat yang harmoni dan berperadaban. Penerapan tonggak sahsiah
mulia berfungsi sebagai landasan kawalan diri yang membentuk kesedaran dalaman terhadap
keperluan menjauhi sikap negatif seperti mementingkan diri, sombong dan tidak
bertanggungjawab. Individu yang menghayati nilai sahsiah mulia akan terdorong untuk
bertindak secara beretika, berhemah dan penuh kesantunan dalam segala tindak-tanduknya.
Dalam jangka panjang, sahsiah yang mulia ini akan membentuk satu budaya hidup yang
mementingkan adab, saling menghormati dan menjaga hubungan baik sesama manusia, selaras
dengan tuntutan ajaran Islam dan nilai peradaban tinggi yang menjadi asas kepada tamadun
yang gemilang.

iv. BUDAYA KERJA PROFESIONAL

Budaya kerja profesional membawa maksud pengamalan sikap kerja yang berasaskan
kecemerlangan, komitmen yang tinggi, keikhlasan serta kesungguhan dalam melaksanakan
setiap tanggungjawab yang diamanahkan. la mencerminkan tahap integriti dan etika kerja yang
tinggi dalam kalangan individu yang bukan sahaja cekap dari segi kemahiran teknikal, malah
turut memiliki nilai moral dan sahsiah terpuji dalam menjalankan tugas. Penerapan tonggak ini
berperanan penting dalam membentuk jati diri yang berdisiplin, bertanggungjawab dan
bersungguh-sungguh dalam menunaikan amanah kerja tanpa mengharapkan pujian atau
balasan semata-mata. Dengan menghayati budaya kerja profesional, seseorang individu akan
lebih berdaya saing, mampu menangkis pengaruh budaya kerja negatif seperti sambil lewa,
tidak jujur, dan mementingkan diri sendiri. Hal ini sekaligus menyumbang ke arah
pembentukan tenaga kerja yang bukan sahaja berkualiti dan efisien tetapi juga dihormati kerana



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

menjunjung prinsip etika, kejujuran, dan profesionalisme sejajar dengan nilai murni dalam
peradaban Islam.

PROFESIONALISME PENSYARAH BERASASKAN NILAI FLEXS: TERAS
KECEMERLANGAN PENDIDIKAN TINGGI

Pensyarah memikul tanggungjawab besar yang jauh lebih daripada sekadar menyampaikan
ilmu kepada pelajar (Fariha Diyana, Khairul Firdaus, Norazlina Hanim, Norhayati & Wan
Hazwani, 2024). Penyataan ini menyokong Lundeto (2023) yang berpendapat pendidik
berperanan membentuk generasi masa depan yang bukan sahaja cemerlang dari segi
pengetahuan tetapi juga memiliki akhlak mulia dan integriti yang tinggi. Di samping itu,
profesionalisme pensyarah perlu dibina atas landasan nilai yang menyeluruh dan seimbang
(Nasri Abdullah, 2017). Ini bermakna mereka perlu menggabungkan aspek spiritual, intelektual
dan etika dalam setiap tindakan dan keputusan. Kecemerlangan akademik sahaja tidak
mencukupi untuk memenuhi tuntutan pendidikan masa kini yang lebih kompleks dan
berorientasikan pembangunan insan secara menyeluruh. Pendekatan FlexS menawarkan
kerangka nilai yang kukuh dalam membina profesionalisme pensyarah (UniSZA, 2017).
Melalui penekanan nilai Akidah Sahih, Pemikiran Sahih, Sahsiah Mulia dan Budaya Kerja
Profesional, pendekatan ini melangkaui definisi tradisional profesionalisme yang hanya fokus
pada kemabhiran teknikal dan pencapaian akademik. Ia menuntut pensyarah menjadi individu
yang bukan sahaja mahir dalam bidang ilmu tetapi juga mempunyai kesedaran tinggi terhadap
tanggungjawab moral dan sosial. Melalui pendekatan ini, pensyarah dapat memacu perubahan
positif dalam pendidikan tinggi sekaligus menyumbang kepada pembinaan masyarakat dan
negara yang lebih beradab dan seimbang.

i. AKIDAH SAHIH

Akidah sahih merupakan teras utama dalam pembentukan profesionalisme pensyarah yang
berfungsi sebagai landasan spiritual bagi memandu keseluruhan pemikiran, tingkah laku dan
etika kerja (UniSZA,2017). Pensyarah yang berpegang kepada akidah akan memandang tugas
menyampaikan ilmu bukan sebagai pekerjaan biasa tetapi sebagai suatu amanah dan bentuk
ibadah yang mempunyai nilai akhirat (Mahmudul & Abdul Rashid, 2023). Pandangan ini
melahirkan rasa keikhlasan, tawakal serta kesungguhan untuk menyampaikan ilmu dengan
sebaiknya walaupun berhadapan dengan pelbagai cabaran dan keterbatasan. Di samping itu,
akidah sahih membina kesedaran kendiri bahawa segala amal perbuatan sama ada berkaitan
dengan pengajaran, penyelidikan atau pentadbiran adalah tertakluk kepada penilaian Allah. Hal
ini menzahirkan ciri pensyarah yang jujur, amanah, serta berpegang kepada etika kerja yang
luhur. Menurut Al-Attas (1993) menyatakan dalam menghadapi cabaran dunia akademik yang
sarat dengan tekanan materialisme dan keghairahan terhadap pengiktirafan, akidah sahih
tampil sebagai benteng kekuatan spiritual yang membimbing pensyarah agar kekal berpegang
pada tujuan hakiki ilmu. Hal ini demikian kerana, ia memastikan pensyarah tidak terpesong
daripada tujuan sebenar ilmu, iaitu mencari keredaan Allah SWT dan membawa manfaat
kepada umat manusia.

ii. PEMIKIRAN SAHIH

Pemikiran sahih bukan hanya merujuk kepada kemampuan berfikir secara kritis dan logik,
tetapi turut menggabungkan unsur wahyu (nagli) dan akal (agli) dalam membina pertimbangan
yang tepat dan berpandukan nilai kebenaran Islam (Al-Attas,1993). Pensyarah yang memiliki
pemikiran sahih akan mendekati isu dan cabaran akademik dengan kebijaksanaan yang



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

seimbang antara rasional dan spiritual. Pendidik tidak hanya bergantung pada teori atau data
semata-mata, sebaliknya turut menilai kesan dan implikasi sesuatu tindakan terhadap nilai
agama, kesejahteraan masyarakat dan pembangunan insan secara menyeluruh. Pendekatan
holistik ini mencerminkan pandangan epistemologi Islam yang mengintegrasikan elemen
wahyu dan akal dalam menilai sesuatu isu, sekali gus memastikan keputusan yang dibuat
bersifat seimbang dan beretika (Farooqui, 2011; Mahmudul et al., 2023).Tambahan pula,
pemikiran sahih memperkukuhkan keupayaan pensyarah untuk menghubungkan ilmu yang
diajar dengan kerangka Tauhid, menjadikan proses pengajaran bukan sekadar penghantaran
maklumat tetapi satu proses membina kefahaman terhadap hakikat kebenaran dan tujuan hidup.

iii. ~SAHSIAH MULIA

Sahsiah mulia merupakan asas penting dalam pembentukan profesionalisme pensyarah kerana
ia mencerminkan kekuatan akhlak dan integriti diri dalam menjalankan tanggungjawab sebagai
pendidik. Pensyarah yang memiliki sahsiah terpuji bukan sahaja menyampaikan ilmu secara
berkesan, tetapi juga menjadi contoh teladan kepada pelajar dan masyarakat (Nur Shahidah,
Mohamad Marzuqi & Mohd Syaubari, 2025). Pensyarah perlu menzahirkan nilai utama yang
berakar pada akhlak mulia Nabi Muhammad SAW dan dijadikan sebagai panduan dalam
kehidupan dan pendidikan. Selain itu, pensyarah yang bersahsiah tinggi tidak akan
memanipulasi kedudukan untuk kepentingan peribadi, sebaliknya sentiasa menjunjung prinsip
amanah dan tanggungjawab (Nasri Abdullah, 2017). Justeru itu, sahsiah mulia ditunjukkan
melalui ketelusan dalam menilai pelajar, integriti dalam penulisan ilmiah dan komitmen
terhadap penyampaian ilmu yang benar dan bermanfaat. Manakala dalam bidang pentadbiran,
Faritha Diyana et al., (2024) menjelaskan pensyarah yang bersahsiah tinggi akan membuat
keputusan secara adil, berakauntabiliti serta tidak dipengaruhi oleh kepentingan
peribadi.Keperibadian seperti ini bukan sahaja menjamin kelangsungan budaya kerja beretika
tetapi turut membentuk persekitaran akademik yang kondusif, harmoni dan berteraskan adab.

iv. BUDAYA KERJA PROFESIONAL

Budaya kerja profesional mencerminkan nilai dalaman yang terbentuk melalui kekuatan
akidah, ketajaman pemikiran, dan kemuliaan sahsiah. la merangkumi etika kerja Islam seperti
bekerja dengan teliti, melaksanakan tugas dengan penuh amanah, menghindari sikap sambil
lewa, serta sentiasa berusaha memperbaiki kualiti kerja (Deni Gustiawan & Shifa Azzahra,
2024). Pensyarah yang mengamalkan budaya kerja profesional akan menunjukkan komitmen
tinggi terhadap tanggungjawabnya dalam bidang pengajaran, penyelidikan dan khidmat
masyarakat, tanpa bergantung kepada pemantauan luaran atau motivasi bersifat material.
Selain itu, Darling Hammond, Hyler & Gardner (2017) menekankan budaya kerja profesional
menjadikan seseorang pendidik itu lebih sistematik dan cekap dalam perancangan serta
pelaksanaan tugas harian, termasuk penyediaan bahan pengajaran, bimbingan pelajar,
penyeliaan penyelidikan dan tugasan pentadbiran. Ia juga menuntut sikap terbuka terhadap
penilaian prestasi dan maklum balas, serta kesediaan untuk melakukan refleksi kendiri dalam
usaha berterusan untuk mencapai kecemerlangan. Budaya kerja profesional yang dipandu oleh
nilai-nilai Islam akan menjauhkan pensyarah daripada budaya negatif seperti kronisme,
penindasan akademik, dan kebergantungan kepada pengaruh luar yang mencemari integriti
akademik (Deni Gustiawan et al., 2024).



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

PERBINCANGAN DAN KESIMPULAN

Profesionalisme pensyarah melibatkan kemahiran dan kecekapan dalam pengajaran serta
penyelidikan dan turut mencakup aspek nilai dan akhlak yang berasaskan peradaban Islam
(Fariha Diyana et al.,2024). Dalam konteks ini, penghayatan iman, Islam dan ihsan menjadi
asas penting bagi membimbing pensyarah untuk menjalankan tanggungjawab mereka dengan
penuh integriti serta memupuk keikhlasan (Kamal Hassan, 2010). Ketiga nilai ini saling
melengkapi dalam membentuk profesionalisme yang bukan hanya fokus kepada pencapaian
akademik tetapi juga pembangunan sahsiah dan kerohanian yang tinggi selari dengan prinsip
peradaban Islam. Perbincangan dalam artikel ini menumpukan kepada elemen yang
menyumbang kepada penghayatan profesionalisme pensyarah dalam kerangka nilai peradaban
Islam. Melalui analisis kandungan, fokus diberikan kepada integrasi nilai profesionalisme
berasaskan FlexS bersama nilai peradaban Islam yang menjadi asas kepada pembentukan
pensyarah yang holistik.

i. INTEGRASI AKIDAH SAHIH DENGAN NILAI KETUHANAN, IDENTITI
ISLAM DAN MENYELURUH

Akidah sahih merupakan asas kukuh dalam pembentukan profesionalisme pensyarah
berteraskan Islam. Ia bukan sahaja melibatkan keyakinan kepada Allah SWT dan kebenaran
wahyu-Nya, tetapi juga menuntut internalisasi iman dalam setiap aspek pengajaran dan
pembelajaran. Dalam hal ini, akidah sahih menekankan pembentukan profesionalisme
pensyarah yang berasaskan ketauhidan sehingga mencapai ihsan yang mengintegrasikan antara
dimensi spiritual, intelektual dan amal secara seimbang dalam kehidupan seharian. Tauhid
bukan sekadar akidah kepercayaan, tetapi satu kekuatan psikospiritual yang mencorakkan cara
individu berfikir, bertindak dan berinteraksi. Oleh itu, penghayatan akidah oleh pensyarah
perlu dilihat dalam konteks kesepaduan nilai rabbaniyyah (ketuhanan), islamiyyah (identiti
Islam), dan syumiiliyyah (keseluruhan hidup). Hal ini akan memandu kefahaman bahawa Ilmu
adalah amanah Allah SWT yang menjadikan semuanya adalah suatu ibadah yang dipandu oleh
nilai ihsan, yakni pelaksanaan tugasan dengan kesungguhan dan keikhlasan demi meraih
keredaan Allah SWT dan menyumbang kesejahteraan dan peradaban ummah (Habibah Ramle,
2017). Nilai Rabbaniyyah menuntut bahawa setiap bentuk ilmu yang dipindahkan harus
kembali kepada sumber wahyu dan hikmah, manakala Is/lamiyyah mengangkat kesedaran
pensyarah sebagai duta ilmu Islam, yang bertanggungjawab memelihara kebenaran, keadilan
dan integriti ilmu dalam konteks globalisasi pendidikan. Pendekatan ini adalah manifestasi
tauhid yang mengintegrasikan kepercayaan, amal dan misi hidup sebagai khalifah dalam satu
kesatuan rohani dan intelektual. Sebagaimana dinyatakan oleh Nur Shahidah et al. (2025),
penerapan nilai keadilan dan kejujuran dalam penyusunan silibus dan pengajaran menjadikan
pensyarah agen perubahan bukan hanya kepada kecemerlangan akademik pelajar, tetapi juga
dalam pembentukan insan bertakwa dan berakhlak mulia. Justeru, pensyarah berperanan
sebagai model insan khalifah rabbani yang bukan sekadar menyampaikan ilmu, tetapi
membentuk budaya akademik yang mendukung peradaban Islam berasaskan tauhid yang
menyeluruh.

ii. INTEGRASI PEMIKIRAN SAHIH DENGAN NILAI MENYELURUH DAN
KESEIMBANGAN NILAI

Pemikiran pensyarah yang holistik dan menyeluruh (syumiiliyyah) bukan sahaja melibatkan
kefahaman ilmu secara akademik tetapi juga penghayatan iman dengan kesedaran bahawa
setiap tugasan dan tanggungjawab yang dipikul adalah amanah dan ibadah kepada Allah SWT



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

(Al-Attas, 1993). Di samping itu, iman yang kukuh memastikan segala aspek kerja termasuk
pengajaran, penyelidikan, perundingan, pembangunan kurikulum, serta khidmat masyarakat
dijalankan berlandaskan wahyu dan akal. Ini selari dengan prinsip Islam yang menekankan
keseimbangan (wasatiyyah) dalam setiap bidang tugas (Deni Gustiawan et al., 2024).
Pendekatan nilai yang seimbang mencerminkan sifat ihsan, di mana pensyarah berusaha
melaksanakan tanggungjawab secara optimum dengan mengambil kira keperluan pelajar,
tuntutan ilmu semasa, serta garis panduan syariah dalam semua aspek pengurusan akademik
dan profesionalisme. Selain itu, Muthi’ah Lathifah et al.,(2024) turut menekankan nilai
kemanusiaan (insan) menjadi fokus utama dalam pemikiran holistik apabila pensyarah bukan
sahaja membangunkan intelek pelajar tetapi turut memelihara kesejahteraan mereka serta
menyumbang secara positif kepada masyarakat. Tambahan pula, dalam melaksanakan tugas
penyelidikan dan inovasi, pensyarah mengamalkan nilai kasih sayang dalam didikan, dan
keadilan dalam metodologi serta interpretasi data bagi memastikan ilmu yang dihasilkan tidak
disalahgunakan, malah memberi manfaat sejagat. Oleh itu, penghayatan profesionalisme yang
berteraskan iman, Islam, dan ihsan secara harmonis membolehkan pensyarah menjalankan
skop tugas mereka dengan cemerlang, menghasilkan ilmu berkualiti, beretika, berintegriti
selari dengan pembangunan nilai peradaban Islam.

iii. ~INTEGRASI SAHSIAH MULIA DENGAN KETINGGIAN NILAIL, IDENTITI
ISLAM DAN MENYELURUH

Sahsiah mulia merupakan tiang seri dalam pembinaan profesionalisme pensyarah. Dalam
konteks ini, sahsiah bukan hanya terbatas pada perilaku luaran, tetapi meliputi keutuhan akhlak
zahir dan batin, sebagaimana yang ditunjukkan oleh Rasulullah SAW, yang menjadi qudwah
hasanah (contoh terbaik) dalam seluruh aspek kehidupan. Akhlak Rasulullah SAW adalah
pancaran dari tauhid yang hidup dan mendalam. Baginda bukan sahaja menyeru kepada
keimanan, tetapi memperlihatkan kesempurnaan akhlak dalam tingkah laku dan jiwa,
menjadikan diri baginda sebagai model insan yang menyatukan ilmu, hikmah dan budi.
Pensyarah yang meneladani akhlak Rasulullah SAW akan menghayati nilai jujur, amanah,
sabar, ihsan, dan adil dalam setiap aspek profesionnya, tidak hanya sebagai satu keperluan
profesional tetapi sebagai ibadah yang memperkukuh hubungan dengan Allah SWT dan
manusia. Ini sejajar dengan dimensi Uliwwiyyah iaitu ketinggian martabat manusia yang
tunduk kepada perintah Ilahi, menjadikan sahsiah sebagai refleksi tauhid dalam kehidupan
harian (Astuti & Hasibuan, 2023). Selaras dengan identiti Islam (Islamiyyah), sahsiah mulia
membentuk karakter pensyarah yang bebas daripada budaya negatif seperti rasuah, plagiat,
atau penyalahgunaan kuasa. Ia mendorong pensyarah untuk melaksanakan tugasnya dengan
niat yang ikhlas dan orientasi ukhrawi, berasaskan kepada prinsip amanah ilmiah dan
tanggungjawab sosial ummah (Nur Shahidah et al., 2025). Dalam aspek pentadbiran dan
penilaian pula, amalan sahsiah yang luhur membentuk suasana akademik beretika dan
kondusif, memperkukuh budaya ilmu yang berteraskan keadilan dan keberkatan, sebagaimana
dibahaskan oleh Muslihah dan Noor Azizah (2023). Bahkan, pengamalan nilai ini turut
menyemai jiwa pelajar dengan kefahaman bahawa ilmu bukan hanya alat untuk kejayaan
duniawi, tetapi jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. Pemikiran Seyyed Hossein
Nasr (2003) menggariskan bahawa ilmu dalam Islam harus disatukan dengan akhlak dan nilai
tauhid; maka sahsiah pensyarah mesti dilandasi oleh kesepaduan wahyu dan akal
(syumitliyyah), sebagaimana Rasulullah SAW yang mentarbiah umat dengan hikmabh,
kesabaran dan kasih sayang, mendidik dengan sentuhan hati dan kesedaran rohani.
Kesimpulannya, sahsiah pensyarah yang mencontohi akhlak Nabi Muhammad SAW secara
zahir dan batin akan melahirkan persekitaran akademik yang bukan sahaja cemerlang secara
intelek, tetapi juga unggul dari segi spiritual, moral dan sosial. Inilah asas penting dalam



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

melahirkan generasi pemimpin ilmuan rabbani yang mampu mengangkat kembali tamadun
Islam dalam era kontemporari.

iv. INTEGRASI BUDAYA KERJA PROFESIONAL DENGAN NILAI
KESEIMBANGAN, MENYELURUH DAN KETINGGIAN NILAI

Budaya kerja profesional dalam profesion pensyarah tidak seharusnya berlandaskan
produktiviti semata-mata, tetapi mestilah berpaksikan nilai wasatiyyah iaitu prinsip
keseimbangan yang merangkum tuntutan akademik, sosial, dan spiritual dalam satu sistem nilai
bersepadu. Seorang pensyarah yang menghayati prinsip ini akan mengatur kehidupannya
secara seimbang, menyusun waktu dengan cermat, mengelola tenaga secara bijaksana dan
memastikan kesemua aspek pengajaran, penyelidikan, serta khidmat masyarakat dilaksanakan
dalam kerangka tauhid yang aktif dan nilai ihsan yang berterusan sehingga menjadikan diri
sejahtera dan mampu membawa kesejahteraan kepada ummah (Khairunesa et al., 2021). Dalam
perspektif Islam sebagai ad-Din, tugas seorang pensyarah bukan sekadar menyampaikan ilmu,
tetapi merupakan bentuk ibadah yang menuntut niat yang ikhlas dan pelaksanaan yang
beretika. Oleh itu, pengurusan masa yang berhemah, perancangan strategik serta dedikasi
terhadap tanggungjawab sosial dan pembangunan komuniti adalah cerminan budaya kerja yang
bukan hanya efisien tetapi juga bermakna dari sudut ruhani. Sebagaimana dinyatakan oleh
Nasri Abdullah (2017), tanggungjawab akademik melangkaui bilik kuliah yang mencakupi
penghasilan ilmu baharu melalui penyelidikan berkualiti serta penyertaan aktif dalam usaha
memperkasa masyarakat melalui pemindahan ilmu, kemahiran, dan nilai. Dimensi
Uluwwiyyah dalam budaya kerja profesional menyerlah apabila pensyarah menetapkan
matlamat bukan semata-mata pada hasil yang bersifat kuantitatif tetapi pada integriti proses,
kejujuran akademik, dan komitmen terhadap kecemerlangan beretika. Pensyarah yang
menjunjung nilai ini akan menjauhkan diri daripada amalan tidak sihat seperti plagiarisme,
ketidaksungguhan dalam tugas, dan pembaziran sumber kerana setiap amanah akademik dilihat
sebagai tanggungjawab ilahiyyah yang akan dipersoalkan di hadapan Allah SWT (Seyyed
Hossein Nasr, 2003). Selaras dengan nilai syumilliyyah, budaya kerja pensyarah meliputi
keseluruhan aspek kehidupan di mana ilmu, amal, dan nilai moral digabungkan dalam satu
sistem kesedaran yang mendalam terhadap tujuan hidup sebagai khalifah. Ini menjadikan
profesion pensyarah sebagai satu medium strategik untuk menyemai kesejahteraan intelektual
dan spiritual dalam kalangan pelajar, sekali gus menyumbang secara langsung kepada
pembinaan masyarakat madani dan peradaban Islam yang lestari dan berkualiti tinggi. Hal ini
selari dengan tujuan hidup manusia untuk mentadbir muka bumi bagi mengangkat peradaban
selaras dengan Falsafah Pendidikan Kebangsaan (FPK) iaitu meyumbang kepada keluarga,
masyarakat dan negara.

KESIMPULAN

Secara tuntas, artikel ini menegaskan bahawa pembentukan profesionalisme pensyarah yang
bersifat holistik dan berteraskan nilai peradaban Islam adalah suatu keperluan asasi dan
strategik dalam menghadapi realiti pendidikan tinggi masa kini yang semakin mencabar serta
dipengaruhi arus materialisme, sekularisme dan tekanan globalisasi. Dalam kerangka ini,
penghayatan nilai-nilai Islam seperti ketuhanan (rabbaniyyah), pemikiran sahih, sahsiah mulia,
dan budaya kerja profesional, yang diperkukuh dengan prinsip keseimbangan (wasatiyyah),
kesepaduan (syumiiliyyah) serta kemuliaan nilai (uliiwwiyyah) perlu dijadikan teras kepada
setiap fungsi akademik pensyarah. Profesionalisme pensyarah yang berteraskan panduan
akhlak Rasulullah SAW bukan sahaja menjamin penyampaian ilmu yang amanah dan ikhlas,
tetapi juga berperanan penting dalam membentuk pelajar sebagai insan seimbang dari aspek



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

intelek, spiritual dan sahsiah. Hal ini sekaligus menjadikan pensyarah sebagai agen
transformasi nilai dalam ekosistem pendidikan tinggi yang berorientasikan pembangunan
insan. Dalam konteks pengaplikasian, pendekatan model FlexS yang mengintegrasikan
dimensi ta‘lim (pengajaran ilmu) dan tarbiyyah (pembentukan nilai dan akhlak) perlu dijadikan
rujukan utama dalam membina sistem pendidikan tinggi yang berjiwa, lestari dan
berorientasikan keredaan Allah SWT (UniSZA, 2017). Inisiatif ini bukan sekadar
meningkatkan kualiti akademik dalam erti sempit tetapi turut membina asas kepada sebuah
masyarakat berilmu, berakhlak dan berperadaban tinggi yang mampu menyumbang secara
berterusan kepada kemajuan ummah dan negara, sejajar dengan aspirasi maqasid syariah dan
cita-cita tamadun Islam kontemporari (Farooqui, 2011).

PENGHARGAAN

Segala puji bagi Allah SWT atas limpah rahmat-Nya yang sentiasa melimpahkan kekuatan dan
keberkatan sehingga artikel berkaitan projek penyelidikan bertajuk "Penghayatan
Profesionalisme Akademia Terhadap Pembentukan Sahsiah Holistik dalam Kalangan Staf
Akademik Universiti Sultan Zainal Abidin" dapat disiapkan dengan jayanya. Projek ini telah
mendapat sokongan daripada Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA) di bawah skim Dana
Penyelidikan Universiti 2.0 (UniSZA/2023/DPU-FKI 2.0/10). Penulis juga ingin merakamkan
penghargaan kepada semua individu dan institusi yang telah memberikan sumbangan sama ada
secara langsung atau tidak langsung, ke arah kemajuan penyelidikan ini. Diharapkan hasil
kajian ini dapat menyumbang kepada pengukuhan pembentukan identiti profesional pensyarah
serta pembentukan sahsiah holistik dalam kalangan staf akademik sekaligus membolehkan
pengurusan universiti merangka hala tuju strategik yang lebih efektif.



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

RUJUKAN

Al-Attas, S. (1993). Islam and secularism (Kuala Lumpur, International Institute of Islamic
Thought and Civilization). International Islamic University Malaysia.

Astuti, D., & Hasibuan, N. (2023). Peran Nabi Muhammad sebagai Guru: Role Model dan
Motivator. AHDAF: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 123-132.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative research in
psychology, 3(2), 77-101.

Deni Gustiawan & Shifa Azzahra (2024). How Islamic work ethics affect thriving at work and
employee commitment. SERAMBI: Jurnal Ekonomi Manajemen dan Bisnis
Islam, 6(2), 143-156.

Darling Hammond, L., Hyler, M. E., & Gardner, M. (2017). Effective teacher professional
development. Learning policy institute.

Fariha Diyana, Khairul Firdaus, Norazlina Hanim, Norhayati & Wan Hazwani (2024). Beyond
The Classroom: The Multifaceted Role of Malaysian Lecturers in Higher
Education. International Journal of Advanced Research in Education and Society, 6(4),
61-73.

Farooqui, J. (2011). Civilization In An Islamic Perspective. Journal of Islam in Asia (E-ISSN
2289-8077), 8, 409-426.

Habibah Ramle (2017). Pembangunan Model Profesionalisme Guru Pendidikan Islam
Berasaskan ‘Riadhah Ruhiyyah. Universiti Malaya.

Jamsari Alias, Mohamad Mohsin & Syaidatun Nazirah (2024). Dapatan Awal Perlaksanaan
Pedagogi Kreatif dalam Kursus CITRA Terpilih di Universiti Kebangsaan
Malaysia. Jurnal Pendidikan Malaysia, 49(1).

Khairunesa, Wan Hanim Nadrah, Laily Paim, Khadijah, Jalihah & Nor Aisah (2021).
Kelaziman Punca Tekanan Pensyarah di Universiti Awam Malaysia. e-BANGI
Journal, 18(2).

Kamal Hassan (2010). A return to the Qur’anic paradigm of development and integrated
knowledge: The Uli al-Albab model. Intellectual Discourse, 18(2).

Lundeto, A. (2023). Empowering Islamic religious teachers: Professional development and
challenges. International Journal of Science and Society, 5(3), 430—449.

Muthi’ah Lathifah & Yakobus Ndona (2024). Peran Pendidikan Dalam Membangun
Kemanusiaan Yang Beradab. Lencana: Jurnal Inovasi llmu Pendidikan.

Murat Onde & Fatih Ulasan (2018). Ibn Khaldun’s cyclical theory on the rise and fall of
sovereign powers: The case of Ottoman Empire. Adam Academy Journal of Social
Sciences, 8(2), 231-266.

Muslihah & Noor Azizah (2023).Keperluan Hisbah Dalam Amalan Etika Akademik Pensyarah
Di Institusi Pengajian Tinggi (IPT)." Jurnal'Ulwan 8.3 (2023): 338-347.

Mahmudul & Abdul Rashid (2023). Journey to Islamicisation of Human Knowledge: A
Festschrift in Honour of Mohd. Kamal Hassan. [ITUM PRESS.

Nasri Abdullah (2017). Pengamalan Kompetensi dalam Kalangan Pensyarah Pendidikan Islam
Institut Pendidikan Guru di Malaysia. Fakulti Tamadun Islam, UTM.

Nur Shahidah, Mohamad Marzuqi & Mohd Syaubari (2025). Ciri dan personaliti signifikan
Guru Pendidikan Islam (GPI) dalam pembentukan sahsiah pelajar. AL-MAKRIFAH
Journal of Knowledge and Learning in Islamic Tradition and Culture, 3(1), 1-14.

Parveen, S., Mascarenhas, R., & Vaswani, V. (2021). Comparison of knowledge, attitude, and
practice of authorship guidelines among medical and dental professionals. Journal of
Indian Orthodontic Society, 55(1), 39-48.



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (1JQK)
VOLUME 5, Issue 1, 2025

Suhendri & Rohendi (2024). Peradaban Peradaban Dalam Perspektif Islam: Sebuah Tinjauan
Masa Lalu, Pijakan Masa Akan Datang. Sharia: Jurnal Kajian Islam, 1(1), 14-28.

Seyyed Hossein Nasr (2003). 4 young Muslim's guide to the modern world. KAZI
publication,Inc Chicago.

Syed Ismail & Lee Leh Hong (2022). Budaya Penyelidikan Dan Penulisan Dalam Kalangan
Pegawai Akademik di IPG.

Samuel P. Huntington (1993).The Clash of Civilizations?. Foreign Affairs, Vol.72, No.3
(Summer, 1993), pp. 22-49.

UniSZA (2017). Flexible education with soul (2nd ed.). Universiti Sultan Zainal Abidin.



