
INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 1 

                 

[DEVELOPING THE INTERNALIZATION OF LECTURER PROFESSIONALISM IN 

THE CONTEXT OF ISLAMIC CIVILIZATIONAL VALUES] 

 

PEMBENTUKAN PENGHAYATAN PROFESIONALISME PENSYARAH KE ARAH 

MENDEPANI NILAI PERADABAN ISLAM 

 

NABILAH SAHIRA BINTI MOHD ZURAINI 

ZURAIDAH JULIANA BINTI MOHAMAD YUSOFF 

NORHASHIMAH BINTI YAHYA 

WAN MARFAZILA BINTI WAN MAHMUD 

SITI HAJAR BINTI MOHAMAD YUSOFF  

Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin (UNISZA) 
Email: zuraidahjuliana@unisza.edu.my 

 
Received: 4th May 2025 Accepted: 18th May 2025 Published: 1st June 2025 

 

ABSTRACT 

 
This article discusses the development of lecturers’ professional ethos within the context of Islamic 

civilisational values, which play a crucial role in fostering an academic culture grounded in faith 

(iman), Islam, and humanity (insan). This study adopts a qualitative approach through inductive and 

thematic content analysis to identify the core dimensions of lecturer professionalism based on five 

Islamic civilisational values: divinity (ketuhanan), comprehensiveness (menyeluruh), value balance 

(keseimbangan nilai), value elevation (ketinggian nilai), and Islamic identity (identiti Islam). The 

analysis reveals that lecturer professionalism founded upon these values has the potential to produce 

educators who excel not only academically but also demonstrate high ethical standards, integrity, and 

serve as exemplary individuals of civilisation. The internalisation of professionalism anchored in 

Islamic values not only enhances the quality of teaching and research but also directly contributes to 

the development of the ummah and national civilisation. This study recommends that the empowerment 

of Islamic civilisational values be established as a foundational framework in lecturer training and 

professional development in institutions of higher learning. 

 

Keywords: Lecturer Professionalism, Islamic Civilisational Values, Flexible Education With Soul 

(Flexs), Academic Integrity, Ummah Development 

 

ABSTRAK 

 
Artikel ini membincangkan pembentukan penghayatan profesionalisme pensyarah dalam konteks nilai 

peradaban Islam yang berperanan penting dalam membina budaya akademik berasaskan iman, islam 

dan insan. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kaedah analisis kandungan secara 

induktif dan tematik untuk mengenal pasti dimensi utama profesionalisme pensyarah berteraskan lima 

nilai peradaban Islam, iaitu ketuhanan, menyeluruh, keseimbangan nilai, ketinggian nilai dan identiti 

Islam. Hasil analisis mendapati bahawa profesionalisme pensyarah yang dibina atas dasar nilai ini 

mampu melahirkan pensyarah yang bukan sahaja cemerlang dari segi akademik tetapi juga beretika 

tinggi, berintegriti dan menjadi model insan berperadaban. Penghayatan profesionalisme yang 

berpaksikan nilai Islam ini bukan sahaja memperkukuh kualiti pengajaran dan penyelidikan, malah 

menyumbang secara langsung kepada pembangunan ummah dan tamadun negara. Kajian ini 

mencadangkan agar pemerkasaan nilai peradaban Islam dijadikan kerangka asas dalam latihan dan 

pembangunan profesional pensyarah di institusi pengajian tinggi. 

 

mailto:zuraidahjuliana@unisza.edu.my


INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 2 

Kata kunci: Profesionalisme Pensyarah, Nilai Peradaban Islam, Flexible Education With Soul 

(FlexS), Integriti Akademik, Pembangunan Ummah  

 

PENGENALAN 
 

Pendidikan merupakan asas penting dalam pembinaan tamadun manusia yang menuntut 

keselarian antara aspek intelek, emosi, rohani dan sosial. Keagungan sesebuah peradaban 

bergantung kepada kejayaan melahirkan generasi yang rasional, berwawasan dan bijaksana 

dalam menghadapi pelbagai cabaran yang semakin kompleks. Arus pemodenan memangkin 

negara untuk bersedia menjadikan hub pendidikan bukan sahaja berfokus kepada kepentingan 

kognitif dan teknikal namun turut mengimplementasikan nilai kerohanian serta etika 

kemanusiaan (Muthi’ah Lathifah & Yakobus Ndona, 2024). Pendekatan ini selaras dengan 

prinsip peradaban islam yang menekankan kepada pengetahuan dan tindakan hendaklah 

didasari dengan keluhuran ajaran islam. Penyataan ini disokong oleh Suhendri & Rohendi 

(2024) menjelaskan peradaban Islam menyokong kepada pendidikan bersifat inklusif dengan 

meletakkan matlamat utama untuk melahirkan individu yang berperanan sebagai khalifah 

Allah SWT. Pelaksanaan ini merangkumi seluruh lapisan masyarakat tanpa mengira latar 

belakang (education for all) dan berteraskan konsep pendidikan sepanjang hayat (lifelong 

education). Selaras dengan epistemologi Islam, pendidikan berteraskan peradaban islam 

menolak sebarang bentuk pemisahan antara ilmu agama dan ilmu duniawi, sebaliknya 

mengiktiraf kesepaduan kedua-duanya dalam pembentukan insan seimbang.  

 

Oleh yang demikian, satu harapan tinggi diletakkan kepada Institusi Pengajian Tinggi 

(IPT) untuk menghasilkan generasi muda yang bukan sahaja lengkap dengan kecemerlangan 

akademik akan tetapi juga mempunyai keperibadian unggul yang mencerminkan integriti, adab 

dan sentiasa berpegang teguh kepada Al Quran dan As Sunnah. Justeru, bagi memastikan 

matlamat ini menunjukkan keberhasilan, pensyarah merupakan individu berpengaruh dalam 

memupuk jati diri dan corak pemikiran pelajar. Kerajaan telah membangunkan kepelbagaian 

strategi dalam memastikan kepakaran dan kepimpinan pensyarah sentiasa relevan khususnya 

melibatkan aspek profesionalisme. Langkah ini meliputi program seperti Latihan 

Pembangunan Profesional Berterusan (CPD) dan Academic Staff Training Scheme (ASTS) 

yang menyasarkan kemahiran pedagogi berteraskan blended learning, kepimpinan serta 

penyelidikan. Usaha ini turut diterjemahkan melalui sistem MyRA (Malaysia Research 

Assessment) & MyAPT (Malaysia Professional Academia Transformation) bagi menilai setiap 

pencapaian dan output pensyarah. Ini bagi memastikan pensyarah mampu menjadi agen 

penggerak kepada pembagunan ilmu masyarakat dan negara (Pelan Pembangunan Pendidikan 

Malaysia (Pendidikan Tinggi) 2015–2025 (PPPM-PT).  

 

Namun begitu, Parveen, Mascarenhas & Vaswani (2021) membahaskan berlakunya isu 

tumpangan nama pensyarah dalam penyelidikan atau penulisan yang sepenuhnya dilakukan 

oleh pelajar. Kepincangan ini berpunca dari desakan pensyarah dalam mengejar merit sebagai 

syarat utama dalam kenaikan pangkat dan penetapan kedudukan. Pada masa yang sama, ukuran 

kecemerlangan universiti berdasarkan sistem ranking menyebabkan tekanan kepada pensyarah 

bagi memenuhi keperluan universiti dalam penerbitan. Penyataan ini selari dengan kajian Syed 

Ismail dan Lee Leh Hong (2022) mendapati atas dasar mengejar Key Performance Indicator 

(KPI) tahunan, sebahagian pensyarah sanggup mengambil jalan pintas dengan meletakkan 

nama mereka pada hasil penyelidikan pelajar. Maka timbul persoalan penting “Di manakah 

letaknya amanah dan keikhlasan dalam penerbitan ilmiah apabila tujuannya lebih berpaksikan 

kepada memenuhi KPI dan mengejar pangkat semata-mata?". Jelas menunjukkan tindakan 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 3 

seperti ini bukan sahaja mengabaikan prinsip keadilan pelajar akan tetapi turut mencemarkan 

integriti dan etika keprofesionalan yang menjadi nilai asas kepada peradaban islam.  

 

Seterusnya, pensyarah bertanggungjawab dalam melaksanakan tujuh skop tugas utama 

dikenali sebagai 7P merangkumi pengajaran dan pembelajaran, penerbitan, penyeliaan, 

penyelidikan, perundingan, penulisan dan juga perkhidmatan sosial. Tuntutan ini menyebabkan 

realiti pensyarah sebagai penyampai silibus kurikulum serta pembentukan sahsiah holistik 

pelajar kini tersepit dengan bebanan kerja yang tinggi dan tidak berkesudahan (Khairunesa, 

Wan Hanim Nadrah, Laily Paim, Khadijah, Jalihah & Nor Aisah, 2021). Kesan daripada gaya 

pengurusan moden bersistemkan output menyebabkan pensyarah secara langsung dan tidak 

langsung menguruskan hal pentadbiran (Syed Ismail & Lee Leh Hong, 2022). Tekanan 

daripada tuntutan birokrasi menyebabkan gangguan kepada pensyarah untuk meluang masa 

dalam merancang kaedah pengajaran yang bermakna. Penyataan ini disokong oleh Jamsari 

Alias, Mohamad Mohsin dan Syaidatun Nazirah (2024) menyatakan terdapat rungutan 

mengenai ketidaksediaan pensyarah untuk membina pengalaman pembelajaran yang kreatif. 

Sekaligus memaparkan kelompongan dalam penghayatan nilai peradaban Islam yang 

menekankan keindahan ilmu, dan kesungguhan dalam mendidik. 

 

Sehubungan itu, kajian ini menumpukan perhatian terhadap usaha pembentukan dan 

penghayatan profesionalisme pensyarah berpaksikan kepada nilai peradaban Islam. 

Pendekatan ini bertujuan untuk memperkukuh keupayaan pensyarah dalam mendepani cabaran 

pendidikan semasa dengan berteraskan nilai yang holistik dan lestari. Fokus utama diberikan 

kepada bagaimana nilai peradaban Islam dapat diinstitusikan dalam kerangka profesionalisme 

agar pensyarah dapat menyumbang secara efektif dalam membina tamadun ilmu yang 

berteraskan nilai, etika dan spiritualiti. 

 

METODOLOGI KAJIAN 

 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis kandungan sebagai kaedah 

utama untuk meneliti dokumen, wacana dan literatur berkaitan profesionalisme pensyarah 

dalam kerangka nilai peradaban Islam. Kaedah ini dipilih kerana ia membolehkan penyelidik 

mengenal pasti tema utama, pola pemikiran dan nilai yang mendasari teks secara sistematik 

dan mendalam. Data dianalisis menggunakan pendekatan induktif, iaitu dengan membuat 

pemerhatian terperinci terhadap kandungan umum sebelum merumuskan kategori dan tema 

yang lebih khusus (Braun & Clarke, 2006). Pendekatan ini relevan kerana ia menyoroti makna 

tersirat yang muncul dari teks tanpa memaksakan sebarang andaian awal. Seterusnya, analisis 

tematik digunakan bagi mengorganisasi data ke dalam beberapa tema utama berdasarkan lima 

nilai peradaban Islam iaitu ketuhanan atau rabbaniyyah, menyeluruh atau syumūliyyah, 

keseimbangan atau wasatiyyah, ketinggian nilai atau uluwwiyyah dan identiti Islam atau 

islamiyyah. Proses ini dilakukan secara berperingkat dengan mengenal pasti unit makna, 

mengkategorikan data mengikut kod terbuka dan seterusnya membina tema akhir yang 

mencerminkan dimensi profesionalisme pensyarah menurut kerangka peradaban Islam. 

Dengan gabungan analisis induktif dan tematik ini, penyelidik berupaya membina kefahaman 

yang holistik dan mendalam mengenai bagaimana nilai islamik boleh diinstitusikan dalam 

amalan profesionalisme pensyarah secara menyeluruh. 

 

Nilai Peradaban Islam  
 

Peradaban (Civilization) merujuk kepada tahap perkembangan masyarakat manusia yang 

kompleks, ditandai oleh kemajuan dalam aspek sosial, politik, ekonomi, budaya, dan teknologi, 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 4 

serta kewujudan sistem nilai dan struktur organisasi yang tersusun (Huntington, 1993). Selain 

itu, peradaban dipetik daripada perkataan Arab iaitu hadarah, yang membawa maksud 

kehidupan yang berbudaya dan maju serta mencerminkan tahap kematangan sesebuah 

masyarakat dalam pelbagai dimensi (Farooqui, 2011). Peradaban bukan sekadar kemajuan 

fizikal tetapi turut meliputi nilai, akhlak dan sistem hidup teratur berasaskan prinsip yang 

membimbing masyarakat.Secara umum, peradaban sering dikaitkan dengan pembangunan 

material dan pencapaian teknologi yang dapat dilihat dalam tamadun besar dunia dengan  

menonjolkan perbezaan budaya dan konflik (Huntington, 1993). Namun begitu, sejarah 

menunjukkan bahawa peradaban yang tidak diasaskan pada nilai moral dan spiritual yang 

kukuh akhirnya akan runtuh akibat kelemahan dalaman seperti keruntuhan akhlak dan 

kezaliman (Murat Önde & Fatih Ulaşan, 2018). Oleh itu, peradaban yang kukuh bukan sahaja 

membangunkan kemajuan fizikal tetapi juga mengekalkan keteguhan kerohanian dan 

kecerdasan intelektual untuk membentuk insan berakhlak mulia dan berwawasan. 

 

Dalam kerangka Islam, peradaban dibina di atas asas tauhid yang menjadi paksi utama 

kehidupan manusia dan pengurusan masyarakat (Farooqui, 2012). Ajaran Islam melalui al-

Quran dan As Sunnah membentuk sistem peradaban yang menyeluruh mencakupi hubungan 

manusia dengan Allah SWT, sesama manusia, dan alam sekitar (Al-Attas, 1993). Tambahan 

pula, peradaban Islam ialah suatu keadaan kehidupan insan yang telah mencapai pembangunan 

rohani dan jasmani, berasaskan ilmu, akhlak dan adab yang berpandukan wahyu Allah SWT. 

Peradaban ini bukan sahaja mengangkat ilmu sebagai alat pembangunan tetapi juga sebagai 

amanah yang perlu dipandu oleh nilai Ilahi dalam membentuk masyarakat yang adil, berakhlak, 

dan sejahtera. Sementara itu, Syed Hossein Nasr (2003) melihat peradaban Islam sebagai satu 

perwujudan kehidupan manusia yang berasaskan wahyu khususnya al-Qur’an dan sunnah Nabi 

Muhammad SAW, yang mencerminkan insan Islam dan iman. Artikel ini menggunakan konsep 

nilai peradaban islam daripada Prof Dr. Kamarul Shukri  Mat Teh merupakan seorang 

pensyarah Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA) yang turut menerangkan lima nilai utama 

sebagai landasan kajian. 

 

i. KETUHANAN  

 

Ketuhanan atau Rabbāniyyah membawa maksud bahawa segala bentuk pemikiran, tindakan 

dan pembangunan dalam peradaban mesti berakar umbi daripada hubungan yang kukuh dan 

langsung dengan Allah SWT sebagai sumber petunjuk dan kebenaran. Nilai ini menegaskan 

bahawa setiap aspek kehidupan manusia termasuk dalam pembangunan sosial, politik, 

ekonomi dan pendidikan, harus berlandaskan prinsip Ilahi agar tidak terjerumus ke dalam sikap 

sekularisme atau materialisme yang mengabaikan dimensi spiritual. Dengan menempatkan 

nilai ketuhanan sebagai asas, peradaban yang dibina akan memiliki kekuatan rohani yang 

mengawal dan membimbing setiap keputusan serta tindakan demi mencapai kesejahteraan 

sejagat dan keharmonian masyarakat. Dalam konteks pendidikan, rabbāniyyah bukan sahaja 

memastikan ilmu yang disampaikan merangkumi aspek intelektual dan kemahiran tetapi lebih 

penting lagi ia berperanan dalam membentuk jiwa yang suci, akhlak mulia serta keperibadian 

yang seimbang dan bertanggungjawab kepada Tuhan dan sesama manusia. Melalui pendekatan 

ini, pendidikan menjadi medium transformasi insan yang bukan sahaja cemerlang secara 

akademik tetapi juga tinggi nilai moral dan spiritualnya sekaligus melahirkan generasi yang 

mampu menyumbang kepada pembinaan peradaban Islam yang holistik dan berteraskan 

rahmat untuk semua. 

 

 

 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 5 

ii. MENYELURUH 

  

Menyeluruh atau Syumūliyyah menekankan bahawa ajaran Islam bersifat menyeluruh dan 

mencakupi seluruh dimensi kehidupan manusia tanpa pengecualian. Islam bukan sekadar 

agama yang terbatas kepada ibadah ritual semata-mata tetapi merupakan satu sistem kehidupan 

yang lengkap dan holistik yang merangkumi aspek rohani, intelektual, sosial, ekonomi, politik, 

kebudayaan dan perundangan. Konsep ini menolak perpisahan antara agama dan kehidupan 

duniawi (dualisme) yang merupakan ciri utama pemikiran sekular moden. Malah, menegaskan 

kesatuan mutlak antara nilai agama dan tindakan harian dalam semua ruang lingkup kehidupan. 

Syumūliyyah memberikan penekanan terhadap keperluan untuk menjadikan wahyu sebagai 

sumber utama dalam memahami dan membimbing realiti kehidupan, sekali gus menyatukan 

ilmu wahyu dan ilmu akal sebagai asas pembangunan tamadun. Dalam konteks pendidikan, 

pendekatan ini memastikan bahawa setiap kandungan kurikulum tidak hanya menitikberatkan 

penguasaan fakta dan kemahiran teknikal tetapi turut menyemai nilai etika, tanggungjawab 

sosial dan akhlak mulia. Pendidikan berteraskan syumūliyyah melahirkan insan seimbang yang 

bukan sahaja cemerlang dalam bidang profesional tetapi juga memiliki kesedaran spiritual, 

komitmen terhadap keadilan dan kemampuan untuk memimpin masyarakat berlandaskan 

prinsip ketuhanan. Oleh itu, syumūliyyah menjadi prinsip asas dalam membina sebuah 

peradaban Islam yang menyeluruh, berdaya tahan dan memberi kesejahteraan kepada seluruh 

umat manusia. 

 

iii. KESEIMBANGAN NILAI  

 

Keseimbangan nilai atau Wasatiyyah merupakan prinsip kesederhanaan yang menuntut umat 

Islam mengamalkan keseimbangan dalam setiap aspek kehidupan merangkumi pegangan 

akidah, perlakuan, cara berfikir serta corak kehidupan seharian. Prinsip ini menolak sebarang 

bentuk ekstremisme atau liberalisme yang melampau yang boleh menghakis nilai murni dan 

merosakkan struktur masyarakat. Sebaliknya, wasatiyyah mendorong ke arah kewujudan 

masyarakat yang adil, stabil dan harmoni melalui pendekatan yang inklusif dan berpaksikan 

nilai ketuhanan. Dalam konteks pendidikan dan pengurusan peradaban, nilai ini memainkan 

peranan penting sebagai asas keseimbangan antara pembangunan rohani dan jasmani meliputi 

keperluan individu dan kesejahteraan masyarakat serta pencapaian akademik dan pembentukan 

sahsiah pelajar. Hal ini menjadikan wasatiyyah bukan sekadar prinsip moral tetapi juga falsafah 

pendidikan dan pembangunan insan yang menyeluruh, yang mampu membentuk generasi yang 

bukan sahaja cemerlang dari segi ilmu pengetahuan tetapi juga beretika, berakhlak dan 

bertanggungjawab terhadap kesejahteraan ummah dan alam. 

 

iv. KETINGGIAN NILAI  

 

Ketinggian nilai atau Ulūwwiyyah atau keunggulan nilai merujuk kepada prinsip teras dalam 

peradaban Islam yang menjadikan Allah SWT sebagai matlamat tertinggi dalam seluruh 

dimensi kehidupan. Ia menuntut agar setiap tindakan, pemikiran, dasar dan pembangunan 

manusia berpaksikan nilai ketuhanan yang luhur, bukan sekadar mengejar keuntungan material 

atau kemajuan teknologi semata-mata. Prinsip ini mengangkat peranan manusia sebagai 

khalifah Allah SWT yang dipertanggungjawabkan untuk memakmurkan bumi dengan 

keadilan, hikmah dan ketakwaan. Dalam konteks pendidikan dan pembangunan peradaban, 

Ulūwwiyyah memastikan bahawa segala bentuk ilmu dan sistem yang dibina berlandaskan 

petunjuk wahyu, sekali gus menyatukan kecemerlangan intelek dan keutuhan spiritual. Ini 

menghasilkan generasi berilmu yang bukan sahaja cemerlang secara akademik, tetapi juga 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 6 

unggul dari sudut akhlak, jati diri dan orientasi Rabbani sekali gus memperkukuh kelangsungan 

peradaban Islam yang syumul. 

 

v. IDENTITI ISLAM  

 

Identiti Islam atau Islāmiyyah menegaskan bahawa setiap aspek kehidupan mesti berlandaskan 

ajaran dan prinsip Islam secara menyeluruh, bukan hanya pada manifestasi luaran seperti 

pakaian atau ritual semata-mata, tetapi meliputi kefahaman mendalam serta penghayatan 

terhadap syariat dan nilai-nilai Islam yang autentik dalam seluruh dimensi kehidupan. Nilai ini 

mengangkat identiti Islam sebagai paksi utama dalam segala bentuk perancangan dan 

pelaksanaan, termasuk dalam sistem pendidikan, struktur sosial, dasar ekonomi, dan tadbir urus 

negara, agar ia sentiasa berpandukan kerangka maqasid syariah dan tidak terpesong oleh arus 

modenisasi yang merosakkan atau ideologi asing yang bertentangan. Dalam konteks 

pendidikan, Islāmiyyah menuntut agar kurikulum bukan sahaja menekankan kecemerlangan 

akademik dan kemahiran teknikal, tetapi turut membentuk sahsiah, adab, dan akhlak pelajar 

dalam acuan Islam. Dengan menjadikan Islāmiyyah sebagai teras peradaban, masyarakat bukan 

sahaja mampu membina sebuah tamadun yang progresif, tetapi juga kekal berakar pada nilai-

nilai ketuhanan yang menjamin keadilan, keharmonian dan kelestarian diri umat Islam dalam 

dunia global yang mencabar.  

 

FLEXS SEBAGAI MEDIUM PEMBINAAN PROFESIONALISME  
 

Flexible Education With Soul (FlexS) merupakan sebuah model pendidikan inovatif yang 

dibangunkan oleh Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA) dengan berobjektifkan kepada 

menggabungkan ilmu dan iman berteraskan ta‘līm dan tarbiyyah. Model ini berasaskan Surah 

al-‘Alaq (1-5) merujuk kepada wahyu pertama yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW 

yang menyeru manusia untuk “Iqra’” atau membaca. Surah ini menegaskan bahawa ilmu 

adalah anugerah dan sumber petunjuk daripada Allah SWT yang mesti dicari dengan penuh 

kesedaran dan rasa tanggungjawab.Ayat ini menegaskan bahawa pengetahuan bukan sekadar 

fakta duniawi, tetapi satu tanggungjawab rohani yang perlu dipandu oleh tauhid sebagai asas 

kehidupan. Dalam FlexS, penggabungan ilmu dan iman ini bertujuan membina insan holistik 

yang tidak hanya cemerlang dari segi akademik namun mantap dalam akhlak dan keimanan. 

Seterusnya, pendekatan ta‘līm dalam FlexS merujuk kepada penyampaian ilmu yang 

berorientasikan pemahaman mendalam dan nilai spiritual, manakala tarbiyyah menumpukan 

kepada pembentukan sahsiah, akhlak dan jati diri pelajar secara berterusan. Dengan 

menyeimbangkan kedua-dua aspek ini, FlexS menyokong pembentukan individu dan komuniti 

yang bukan sahaja memiliki kecemerlangan intelektual dan profesional, tetapi juga kekuatan 

moral dan spiritual. Integrasi nilai pengetahuan dan tauhid dalam model ini menjadikan FlexS 

sebagai medium utama dalam membina profesionalisme berteraskan nilai Islam yang 

komprehensif dan relevan untuk menghadapi cabaran zaman. FlexS dibina atas empat tonggak 

utama yang menjadi asas kekukuhan dan keberkesanannya dalam membentuk profesionalisme 

holistik (UniSZA, 2017). Keempat tonggak ini meliputi:  

 

i. AKIDAH SAHIH  

 

Akidah sahih merupakan keyakinan teguh yang menghubungkan manusia dengan Pencipta 

berdasarkan kepercayaan dan pengakuan bahawa kewujudan diri sebagai hamba bergantung 

sepenuhnya kepada izin dan kehendak Allah SWT. Dalam konteks pendidikan berteraskan nilai 

kerohanian, penerapan akidah ini membentuk kesedaran bahawa setiap perbuatan dan kejadian 

adalah atas izin Tuhan, sekaligus menimbulkan rasa diawasi dan bertanggungjawab terhadap 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 7 

amalan diri. Pendidikan yang berasaskan akidah sahih bukan hanya memberi ilmu duniawi 

tetapi juga mengukuhkan jiwa supaya sentiasa berserah diri, redha, dan berusaha dengan penuh 

harapan kepada Allah SWT. Dengan demikian, akidah sahih menjadi landasan utama dalam 

membentuk insan yang berintegriti, sabar, dan bersyukur sekaligus menjadikan pembelajaran 

satu proses yang bermakna dan selaras dengan tujuan hidup sebenar menurut perspektif 

ketuhanan. 

 

ii. PEMIKIRAN SAHIH 

 

Pemikiran sahih atau saintifik merujuk kepada keupayaan individu membina cara berfikir yang 

benar dan tepat yang berfungsi mempertahankan akidah sahih atau kerangka metafizik Islam 

dalam kehidupan seharian. Pemikiran ini bukan sekadar bersifat logik semata-mata, tetapi turut 

dipandu oleh nilai keimanan yang mendalam, yang akhirnya membawa kepada pertimbangan 

yang rasional, hikmah dalam membuat keputusan serta kebijaksanaan dalam menilai sesuatu 

situasi. Penerapan pemikiran seperti ini amat penting dalam membentuk tindakan yang tidak 

bersifat emosional, sebaliknya berdasarkan pertimbangan yang objektif dan berpaksikan 

kebenaran. Tambahan pula, pemikiran sahih berupaya menjelmakan kefahaman terhadap realiti 

dengan lebih menyeluruh dan kukuh, kerana ia bersandarkan kepada gabungan dalil naqli 

(wahyu) dan dalil aqli (akal) sebagai asas dalam proses penyelesaian masalah dan pembuatan 

keputusan, sekaligus melahirkan insan yang seimbang dari sudut intelek dan spiritual.  

 

iii. SAHSIAH MULIA  

 

Sahsiah mulia merujuk kepada pengamalan nilai akhlak dan moral yang baik seperti kejujuran, 

kesabaran, kebenaran, tolak ansur dan semangat bekerjasama dalam kehidupan seharian. Nilai 

ini bukan sahaja mencerminkan keperibadian unggul seorang individu, malah menjadi asas 

kepada pembentukan masyarakat yang harmoni dan berperadaban. Penerapan tonggak sahsiah 

mulia berfungsi sebagai landasan kawalan diri yang membentuk kesedaran dalaman terhadap 

keperluan menjauhi sikap negatif seperti mementingkan diri, sombong dan tidak 

bertanggungjawab. Individu yang menghayati nilai sahsiah mulia akan terdorong untuk 

bertindak secara beretika, berhemah dan penuh kesantunan dalam segala tindak-tanduknya. 

Dalam jangka panjang, sahsiah yang mulia ini akan membentuk satu budaya hidup yang 

mementingkan adab, saling menghormati dan menjaga hubungan baik sesama manusia, selaras 

dengan tuntutan ajaran Islam dan nilai peradaban tinggi yang menjadi asas kepada tamadun 

yang gemilang. 

 

iv. BUDAYA KERJA PROFESIONAL 

 

Budaya kerja profesional membawa maksud pengamalan sikap kerja yang berasaskan 

kecemerlangan, komitmen yang tinggi, keikhlasan serta kesungguhan dalam melaksanakan 

setiap tanggungjawab yang diamanahkan. Ia mencerminkan tahap integriti dan etika kerja yang 

tinggi dalam kalangan individu yang bukan sahaja cekap dari segi kemahiran teknikal, malah 

turut memiliki nilai moral dan sahsiah terpuji dalam menjalankan tugas. Penerapan tonggak ini 

berperanan penting dalam membentuk jati diri yang berdisiplin, bertanggungjawab dan 

bersungguh-sungguh dalam menunaikan amanah kerja tanpa mengharapkan pujian atau 

balasan semata-mata. Dengan menghayati budaya kerja profesional, seseorang individu akan 

lebih berdaya saing, mampu menangkis pengaruh budaya kerja negatif seperti sambil lewa, 

tidak jujur, dan mementingkan diri sendiri. Hal ini sekaligus menyumbang ke arah 

pembentukan tenaga kerja yang bukan sahaja berkualiti dan efisien tetapi juga dihormati kerana 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 8 

menjunjung prinsip etika, kejujuran, dan profesionalisme sejajar dengan nilai murni dalam 

peradaban Islam. 

 

PROFESIONALISME PENSYARAH BERASASKAN NILAI FLEXS: TERAS 

KECEMERLANGAN PENDIDIKAN TINGGI 
 

Pensyarah memikul tanggungjawab besar yang jauh lebih daripada sekadar menyampaikan 

ilmu kepada pelajar (Fariha Diyana, Khairul Firdaus, Norazlina Hanim, Norhayati & Wan 

Hazwani, 2024). Penyataan ini menyokong Lundeto (2023) yang berpendapat pendidik 

berperanan membentuk generasi masa depan yang bukan sahaja cemerlang dari segi 

pengetahuan tetapi juga memiliki akhlak mulia dan integriti yang tinggi. Di samping itu, 

profesionalisme pensyarah perlu dibina atas landasan nilai yang menyeluruh dan seimbang 

(Nasri Abdullah, 2017). Ini bermakna mereka perlu menggabungkan aspek spiritual, intelektual 

dan etika dalam setiap tindakan dan keputusan. Kecemerlangan akademik sahaja tidak 

mencukupi untuk memenuhi tuntutan pendidikan masa kini yang lebih kompleks dan 

berorientasikan pembangunan insan secara menyeluruh. Pendekatan FlexS menawarkan 

kerangka nilai yang kukuh dalam membina profesionalisme pensyarah (UniSZA, 2017). 

Melalui penekanan nilai Akidah Sahih, Pemikiran Sahih, Sahsiah Mulia dan Budaya Kerja 

Profesional, pendekatan ini melangkaui definisi tradisional profesionalisme yang hanya fokus 

pada kemahiran teknikal dan pencapaian akademik. Ia menuntut pensyarah menjadi individu 

yang bukan sahaja mahir dalam bidang ilmu tetapi juga mempunyai kesedaran tinggi terhadap 

tanggungjawab moral dan sosial. Melalui pendekatan ini, pensyarah dapat memacu perubahan 

positif dalam pendidikan tinggi sekaligus menyumbang kepada pembinaan masyarakat dan 

negara yang lebih beradab dan seimbang. 

 

i. AKIDAH SAHIH 

 

Akidah sahih merupakan teras utama dalam pembentukan profesionalisme pensyarah yang 

berfungsi sebagai landasan spiritual bagi memandu keseluruhan pemikiran, tingkah laku dan 

etika kerja (UniSZA,2017).  Pensyarah yang berpegang kepada akidah akan memandang tugas 

menyampaikan ilmu bukan sebagai pekerjaan biasa tetapi sebagai suatu amanah dan bentuk 

ibadah yang mempunyai nilai akhirat (Mahmudul & Abdul Rashid, 2023). Pandangan ini 

melahirkan rasa keikhlasan, tawakal serta kesungguhan untuk menyampaikan ilmu dengan 

sebaiknya walaupun berhadapan dengan pelbagai cabaran dan keterbatasan. Di samping itu, 

akidah sahih membina kesedaran kendiri bahawa segala amal perbuatan sama ada berkaitan 

dengan pengajaran, penyelidikan atau pentadbiran adalah tertakluk kepada penilaian Allah. Hal 

ini menzahirkan ciri pensyarah yang jujur, amanah, serta berpegang kepada etika kerja yang 

luhur. Menurut Al-Attas (1993) menyatakan dalam menghadapi cabaran dunia akademik yang 

sarat dengan tekanan materialisme dan keghairahan terhadap pengiktirafan, akidah sahih 

tampil sebagai benteng kekuatan spiritual yang membimbing pensyarah agar kekal berpegang 

pada tujuan hakiki ilmu. Hal ini demikian kerana, ia memastikan pensyarah tidak terpesong 

daripada tujuan sebenar ilmu, iaitu mencari keredaan Allah SWT dan membawa manfaat 

kepada umat manusia. 

 

ii. PEMIKIRAN SAHIH 

 

Pemikiran sahih bukan hanya merujuk kepada kemampuan berfikir secara kritis dan logik, 

tetapi turut menggabungkan unsur wahyu (naqli) dan akal (aqli) dalam membina pertimbangan 

yang tepat dan berpandukan nilai kebenaran Islam (Al-Attas,1993). Pensyarah yang memiliki 

pemikiran sahih akan mendekati isu dan cabaran akademik dengan kebijaksanaan yang 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 9 

seimbang antara rasional dan spiritual. Pendidik tidak hanya bergantung pada teori atau data 

semata-mata, sebaliknya turut menilai kesan dan implikasi sesuatu tindakan terhadap nilai 

agama, kesejahteraan masyarakat dan pembangunan insan secara menyeluruh. Pendekatan 

holistik ini mencerminkan pandangan epistemologi Islam yang mengintegrasikan elemen 

wahyu dan akal dalam menilai sesuatu isu, sekali gus memastikan keputusan yang dibuat 

bersifat seimbang dan beretika (Farooqui, 2011; Mahmudul et al., 2023).Tambahan pula, 

pemikiran sahih memperkukuhkan keupayaan pensyarah untuk menghubungkan ilmu yang 

diajar dengan kerangka Tauhid, menjadikan proses pengajaran bukan sekadar penghantaran 

maklumat tetapi satu proses membina kefahaman terhadap hakikat kebenaran dan tujuan hidup. 
 

iii. SAHSIAH MULIA 

 

Sahsiah mulia merupakan asas penting dalam pembentukan profesionalisme pensyarah kerana 

ia mencerminkan kekuatan akhlak dan integriti diri dalam menjalankan tanggungjawab sebagai 

pendidik. Pensyarah yang memiliki sahsiah terpuji bukan sahaja menyampaikan ilmu secara 

berkesan, tetapi juga menjadi contoh teladan kepada pelajar dan masyarakat (Nur Shahidah, 

Mohamad Marzuqi & Mohd Syaubari, 2025).  Pensyarah perlu menzahirkan nilai utama yang 

berakar pada akhlak mulia Nabi Muhammad SAW dan dijadikan sebagai panduan dalam 

kehidupan dan pendidikan. Selain itu, pensyarah yang bersahsiah tinggi tidak akan 

memanipulasi kedudukan untuk kepentingan peribadi, sebaliknya sentiasa menjunjung prinsip 

amanah dan tanggungjawab (Nasri Abdullah, 2017). Justeru itu, sahsiah mulia ditunjukkan 

melalui ketelusan dalam menilai pelajar, integriti dalam penulisan ilmiah dan komitmen 

terhadap penyampaian ilmu yang benar dan bermanfaat. Manakala dalam bidang pentadbiran, 

Fariha Diyana et al., (2024) menjelaskan pensyarah yang bersahsiah tinggi akan membuat 

keputusan secara adil, berakauntabiliti serta tidak dipengaruhi oleh kepentingan 

peribadi.Keperibadian seperti ini bukan sahaja menjamin kelangsungan budaya kerja beretika 

tetapi turut membentuk persekitaran akademik yang kondusif, harmoni dan berteraskan adab.  

 

iv. BUDAYA KERJA PROFESIONAL 

 

Budaya kerja profesional mencerminkan nilai dalaman yang terbentuk melalui kekuatan 

akidah, ketajaman pemikiran, dan kemuliaan sahsiah. Ia merangkumi etika kerja Islam seperti 

bekerja dengan teliti, melaksanakan tugas dengan penuh amanah, menghindari sikap sambil 

lewa, serta sentiasa berusaha memperbaiki kualiti kerja (Deni Gustiawan & Shifa Azzahra, 

2024). Pensyarah yang mengamalkan budaya kerja profesional akan menunjukkan komitmen 

tinggi terhadap tanggungjawabnya dalam bidang pengajaran, penyelidikan dan khidmat 

masyarakat, tanpa bergantung kepada pemantauan luaran atau motivasi bersifat material. 

Selain itu, Darling Hammond, Hyler & Gardner (2017) menekankan budaya kerja profesional 

menjadikan seseorang pendidik itu lebih sistematik dan cekap dalam perancangan serta 

pelaksanaan tugas harian, termasuk penyediaan bahan pengajaran, bimbingan pelajar, 

penyeliaan penyelidikan dan tugasan pentadbiran. Ia juga menuntut sikap terbuka terhadap 

penilaian prestasi dan maklum balas, serta kesediaan untuk melakukan refleksi kendiri dalam 

usaha berterusan untuk mencapai kecemerlangan. Budaya kerja profesional yang dipandu oleh 

nilai-nilai Islam akan menjauhkan pensyarah daripada budaya negatif seperti kronisme, 

penindasan akademik, dan kebergantungan kepada pengaruh luar yang mencemari integriti 

akademik (Deni Gustiawan et al., 2024).  

 

 

 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 10 

PERBINCANGAN DAN KESIMPULAN 
 

Profesionalisme pensyarah melibatkan kemahiran dan kecekapan dalam pengajaran serta 

penyelidikan dan turut mencakup aspek nilai dan akhlak yang berasaskan peradaban Islam 

(Fariha Diyana et al.,2024). Dalam konteks ini, penghayatan iman, Islam dan ihsan menjadi 

asas penting bagi membimbing pensyarah untuk menjalankan tanggungjawab mereka dengan 

penuh integriti serta memupuk keikhlasan (Kamal Hassan, 2010). Ketiga nilai ini saling 

melengkapi dalam membentuk profesionalisme yang bukan hanya fokus kepada pencapaian 

akademik tetapi juga pembangunan sahsiah dan kerohanian yang tinggi selari dengan prinsip 

peradaban Islam. Perbincangan dalam artikel ini menumpukan kepada elemen yang 

menyumbang kepada penghayatan profesionalisme pensyarah dalam kerangka nilai peradaban 

Islam. Melalui analisis kandungan, fokus diberikan kepada integrasi nilai profesionalisme 

berasaskan FlexS bersama nilai peradaban Islam yang menjadi asas kepada pembentukan 

pensyarah yang holistik. 

 

i. INTEGRASI AKIDAH SAHIH DENGAN NILAI KETUHANAN, IDENTITI 

ISLAM DAN MENYELURUH 

 

Akidah sahih merupakan asas kukuh dalam pembentukan profesionalisme pensyarah 

berteraskan Islam. Ia bukan sahaja melibatkan keyakinan kepada Allah SWT dan kebenaran 

wahyu-Nya, tetapi juga menuntut internalisasi iman dalam setiap aspek pengajaran dan 

pembelajaran. Dalam hal ini, akidah sahih menekankan pembentukan profesionalisme 

pensyarah yang berasaskan ketauhidan sehingga mencapai ihsan yang mengintegrasikan antara 

dimensi spiritual, intelektual dan amal secara seimbang dalam kehidupan seharian. Tauhid 

bukan sekadar akidah kepercayaan, tetapi satu kekuatan psikospiritual yang mencorakkan cara 

individu berfikir, bertindak dan berinteraksi. Oleh itu, penghayatan akidah oleh pensyarah 

perlu dilihat dalam konteks kesepaduan nilai rabbaniyyah (ketuhanan), islāmiyyah (identiti 

Islam), dan syumūliyyah (keseluruhan hidup). Hal ini akan memandu kefahaman bahawa Ilmu 

adalah amanah Allah SWT yang menjadikan semuanya adalah suatu ibadah yang dipandu oleh 

nilai ihsan, yakni pelaksanaan tugasan dengan kesungguhan dan keikhlasan demi meraih 

keredaan Allah SWT dan menyumbang kesejahteraan dan peradaban ummah (Habibah Ramle, 

2017).  Nilai Rabbāniyyah menuntut bahawa setiap bentuk ilmu yang dipindahkan harus 

kembali kepada sumber wahyu dan hikmah, manakala Islāmiyyah mengangkat kesedaran 

pensyarah sebagai duta ilmu Islam, yang bertanggungjawab memelihara kebenaran, keadilan 

dan integriti ilmu dalam konteks globalisasi pendidikan. Pendekatan ini adalah manifestasi 

tauhid yang mengintegrasikan kepercayaan, amal dan misi hidup sebagai khalifah dalam satu 

kesatuan rohani dan intelektual. Sebagaimana dinyatakan oleh Nur Shahidah et al. (2025), 

penerapan nilai keadilan dan kejujuran dalam penyusunan silibus dan pengajaran menjadikan 

pensyarah agen perubahan bukan hanya kepada kecemerlangan akademik pelajar, tetapi juga 

dalam pembentukan insan bertakwa dan berakhlak mulia. Justeru, pensyarah berperanan 

sebagai model insan khalifah rabbani yang bukan sekadar menyampaikan ilmu, tetapi 

membentuk budaya akademik yang mendukung peradaban Islam berasaskan tauhid yang 

menyeluruh. 

 

ii. INTEGRASI PEMIKIRAN SAHIH DENGAN NILAI MENYELURUH DAN 

KESEIMBANGAN NILAI 

 

Pemikiran pensyarah yang holistik dan menyeluruh (syumūliyyah) bukan sahaja melibatkan 

kefahaman ilmu secara akademik tetapi juga penghayatan iman dengan kesedaran bahawa 

setiap tugasan dan tanggungjawab yang dipikul adalah amanah dan ibadah kepada Allah SWT 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 11 

(Al-Attas, 1993).  Di samping itu, iman yang kukuh memastikan segala aspek kerja termasuk 

pengajaran, penyelidikan, perundingan, pembangunan kurikulum, serta khidmat masyarakat 

dijalankan berlandaskan wahyu dan akal. Ini selari dengan prinsip Islam yang menekankan 

keseimbangan (wasatiyyah) dalam setiap bidang tugas (Deni Gustiawan et al., 2024).  

Pendekatan nilai yang seimbang mencerminkan sifat ihsan, di mana pensyarah berusaha 

melaksanakan tanggungjawab secara optimum dengan mengambil kira keperluan pelajar, 

tuntutan ilmu semasa, serta garis panduan syariah dalam semua aspek pengurusan akademik 

dan profesionalisme. Selain itu, Muthi’ah Lathifah et al.,(2024) turut menekankan nilai 

kemanusiaan (insan) menjadi fokus utama dalam pemikiran holistik apabila pensyarah bukan 

sahaja membangunkan intelek pelajar tetapi turut memelihara kesejahteraan mereka serta 

menyumbang secara positif kepada masyarakat. Tambahan pula, dalam melaksanakan tugas 

penyelidikan dan inovasi, pensyarah mengamalkan nilai kasih sayang dalam didikan, dan 

keadilan dalam metodologi serta interpretasi data bagi memastikan ilmu yang dihasilkan tidak 

disalahgunakan, malah memberi manfaat sejagat. Oleh itu, penghayatan profesionalisme yang 

berteraskan iman, Islam, dan ihsan secara harmonis membolehkan pensyarah menjalankan 

skop tugas mereka dengan cemerlang, menghasilkan ilmu berkualiti, beretika, berintegriti 

selari dengan pembangunan nilai peradaban Islam.  

 

iii. INTEGRASI SAHSIAH MULIA DENGAN KETINGGIAN NILAI, IDENTITI 

ISLAM DAN MENYELURUH 

 

Sahsiah mulia merupakan tiang seri dalam pembinaan profesionalisme pensyarah. Dalam 

konteks ini, sahsiah bukan hanya terbatas pada perilaku luaran, tetapi meliputi keutuhan akhlak 

zahir dan batin, sebagaimana yang ditunjukkan oleh Rasulullah SAW, yang menjadi qudwah 

hasanah (contoh terbaik) dalam seluruh aspek kehidupan. Akhlak Rasulullah SAW adalah 

pancaran dari tauhid yang hidup dan mendalam. Baginda bukan sahaja menyeru kepada 

keimanan, tetapi memperlihatkan kesempurnaan akhlak dalam tingkah laku dan jiwa, 

menjadikan diri baginda sebagai model insan yang menyatukan ilmu, hikmah dan budi. 

Pensyarah yang meneladani akhlak Rasulullah SAW akan menghayati nilai jujur, amanah, 

sabar, ihsan, dan adil dalam setiap aspek profesionnya, tidak hanya sebagai satu keperluan 

profesional tetapi sebagai ibadah yang memperkukuh hubungan dengan Allah SWT dan 

manusia. Ini sejajar dengan dimensi Ulūwwiyyah iaitu ketinggian martabat manusia yang 

tunduk kepada perintah Ilahi, menjadikan sahsiah sebagai refleksi tauhid dalam kehidupan 

harian (Astuti & Hasibuan, 2023). Selaras dengan identiti Islam (Islāmiyyah), sahsiah mulia 

membentuk karakter pensyarah yang bebas daripada budaya negatif seperti rasuah, plagiat, 

atau penyalahgunaan kuasa. Ia mendorong pensyarah untuk melaksanakan tugasnya dengan 

niat yang ikhlas dan orientasi ukhrawi, berasaskan kepada prinsip amanah ilmiah dan 

tanggungjawab sosial ummah (Nur Shahidah et al., 2025). Dalam aspek pentadbiran dan 

penilaian pula, amalan sahsiah yang luhur membentuk suasana akademik beretika dan 

kondusif, memperkukuh budaya ilmu yang berteraskan keadilan dan keberkatan, sebagaimana 

dibahaskan oleh Muslihah dan Noor Azizah (2023). Bahkan, pengamalan nilai ini turut 

menyemai jiwa pelajar dengan kefahaman bahawa ilmu bukan hanya alat untuk kejayaan 

duniawi, tetapi jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. Pemikiran Seyyed Hossein 

Nasr (2003) menggariskan bahawa ilmu dalam Islam harus disatukan dengan akhlak dan nilai 

tauhid; maka sahsiah pensyarah mesti dilandasi oleh kesepaduan wahyu dan akal 

(syumūliyyah), sebagaimana Rasulullah SAW yang mentarbiah umat dengan hikmah, 

kesabaran dan kasih sayang, mendidik dengan sentuhan hati dan kesedaran rohani. 

Kesimpulannya, sahsiah pensyarah yang mencontohi akhlak Nabi Muhammad SAW secara 

zahir dan batin akan melahirkan persekitaran akademik yang bukan sahaja cemerlang secara 

intelek, tetapi juga unggul dari segi spiritual, moral dan sosial. Inilah asas penting dalam 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 12 

melahirkan generasi pemimpin ilmuan rabbani yang mampu mengangkat kembali tamadun 

Islam dalam era kontemporari. 

 

iv. INTEGRASI BUDAYA KERJA PROFESIONAL DENGAN NILAI 

KESEIMBANGAN, MENYELURUH DAN KETINGGIAN NILAI  

 

Budaya kerja profesional dalam profesion pensyarah tidak seharusnya berlandaskan 

produktiviti semata-mata, tetapi mestilah berpaksikan nilai wasatiyyah iaitu prinsip 

keseimbangan yang merangkum tuntutan akademik, sosial, dan spiritual dalam satu sistem nilai 

bersepadu. Seorang pensyarah yang menghayati prinsip ini akan mengatur kehidupannya 

secara seimbang, menyusun waktu dengan cermat, mengelola tenaga secara bijaksana dan 

memastikan kesemua aspek pengajaran, penyelidikan, serta khidmat masyarakat dilaksanakan 

dalam kerangka tauhid yang aktif dan nilai ihsan yang berterusan sehingga menjadikan diri 

sejahtera dan mampu membawa kesejahteraan kepada ummah (Khairunesa et al., 2021). Dalam 

perspektif Islam sebagai ad-Din, tugas seorang pensyarah bukan sekadar menyampaikan ilmu, 

tetapi merupakan bentuk ibadah yang menuntut niat yang ikhlas dan pelaksanaan yang 

beretika. Oleh itu, pengurusan masa yang berhemah, perancangan strategik serta dedikasi 

terhadap tanggungjawab sosial dan pembangunan komuniti adalah cerminan budaya kerja yang 

bukan hanya efisien tetapi juga bermakna dari sudut ruhani. Sebagaimana dinyatakan oleh 

Nasri Abdullah (2017), tanggungjawab akademik melangkaui bilik kuliah yang mencakupi 

penghasilan ilmu baharu melalui penyelidikan berkualiti serta penyertaan aktif dalam usaha 

memperkasa masyarakat melalui pemindahan ilmu, kemahiran, dan nilai. Dimensi 

Ulūwwiyyah dalam budaya kerja profesional menyerlah apabila pensyarah menetapkan 

matlamat bukan semata-mata pada hasil yang bersifat kuantitatif tetapi pada integriti proses, 

kejujuran akademik, dan komitmen terhadap kecemerlangan beretika. Pensyarah yang 

menjunjung nilai ini akan menjauhkan diri daripada amalan tidak sihat seperti plagiarisme, 

ketidaksungguhan dalam tugas, dan pembaziran sumber kerana setiap amanah akademik dilihat 

sebagai tanggungjawab ilahiyyah yang akan dipersoalkan di hadapan Allah SWT (Seyyed 

Hossein Nasr, 2003). Selaras dengan nilai syumūliyyah, budaya kerja pensyarah meliputi 

keseluruhan aspek kehidupan di mana ilmu, amal, dan nilai moral digabungkan dalam satu 

sistem kesedaran yang mendalam terhadap tujuan hidup sebagai khalifah. Ini menjadikan 

profesion pensyarah sebagai satu medium strategik untuk menyemai kesejahteraan intelektual 

dan spiritual dalam kalangan pelajar, sekali gus menyumbang secara langsung kepada 

pembinaan masyarakat madani dan peradaban Islam yang lestari dan berkualiti tinggi. Hal ini 

selari dengan tujuan hidup manusia untuk mentadbir muka bumi bagi mengangkat peradaban 

selaras dengan Falsafah Pendidikan Kebangsaan (FPK) iaitu meyumbang kepada keluarga, 

masyarakat dan negara.  

 

KESIMPULAN  
 

Secara tuntas, artikel ini menegaskan bahawa pembentukan profesionalisme pensyarah yang 

bersifat holistik dan berteraskan nilai peradaban Islam adalah suatu keperluan asasi dan 

strategik dalam menghadapi realiti pendidikan tinggi masa kini yang semakin mencabar serta 

dipengaruhi arus materialisme, sekularisme dan tekanan globalisasi. Dalam kerangka ini, 

penghayatan nilai-nilai Islam seperti ketuhanan (rabbāniyyah), pemikiran sahih, sahsiah mulia, 

dan budaya kerja profesional, yang diperkukuh dengan prinsip keseimbangan (wasatiyyah), 

kesepaduan (syumūliyyah) serta kemuliaan nilai (ulūwwiyyah) perlu dijadikan teras kepada 

setiap fungsi akademik pensyarah. Profesionalisme pensyarah yang berteraskan panduan 

akhlak Rasulullah SAW bukan sahaja menjamin penyampaian ilmu yang amanah dan ikhlas, 

tetapi juga berperanan penting dalam membentuk pelajar sebagai insan seimbang dari aspek 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 13 

intelek, spiritual dan sahsiah. Hal ini sekaligus menjadikan pensyarah sebagai agen 

transformasi nilai dalam ekosistem pendidikan tinggi yang berorientasikan pembangunan 

insan. Dalam konteks pengaplikasian, pendekatan model FlexS yang mengintegrasikan 

dimensi ta‘līm (pengajaran ilmu) dan tarbiyyah (pembentukan nilai dan akhlak) perlu dijadikan 

rujukan utama dalam membina sistem pendidikan tinggi yang berjiwa, lestari dan 

berorientasikan keredaan Allah SWT (UniSZA, 2017). Inisiatif ini bukan sekadar 

meningkatkan kualiti akademik dalam erti sempit tetapi turut membina asas kepada sebuah 

masyarakat berilmu, berakhlak dan berperadaban tinggi yang mampu menyumbang secara 

berterusan kepada kemajuan ummah dan negara, sejajar dengan aspirasi maqasid syariah dan 

cita-cita tamadun Islam kontemporari (Farooqui, 2011).  

 

PENGHARGAAN 

 

Segala puji bagi Allah SWT atas limpah rahmat-Nya yang sentiasa melimpahkan kekuatan dan 

keberkatan sehingga artikel berkaitan projek penyelidikan bertajuk "Penghayatan 

Profesionalisme Akademia Terhadap Pembentukan Sahsiah Holistik dalam Kalangan Staf 

Akademik Universiti Sultan Zainal Abidin" dapat disiapkan dengan jayanya. Projek ini telah 

mendapat sokongan daripada Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA) di bawah skim Dana 

Penyelidikan Universiti 2.0 (UniSZA/2023/DPU-FKI 2.0/10). Penulis juga ingin merakamkan 

penghargaan kepada semua individu dan institusi yang telah memberikan sumbangan sama ada 

secara langsung atau tidak langsung, ke arah kemajuan penyelidikan ini. Diharapkan hasil 

kajian ini dapat menyumbang kepada pengukuhan pembentukan identiti profesional pensyarah 

serta pembentukan sahsiah holistik dalam kalangan staf akademik sekaligus membolehkan 

pengurusan universiti merangka hala tuju strategik yang lebih efektif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 14 

RUJUKAN 
 

Al-Attas, S. (1993). Islam and secularism (Kuala Lumpur, International Institute of Islamic 

Thought and Civilization). International Islamic University Malaysia. 

Astuti, D., & Hasibuan, N. (2023). Peran Nabi Muhammad sebagai Guru: Role Model dan 

Motivator. AHDÃF: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 123-132. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative research in 

psychology, 3(2), 77-101. 

Deni Gustiawan & Shifa Azzahra (2024). How Islamic work ethics affect thriving at work and 

employee commitment. SERAMBI: Jurnal Ekonomi Manajemen dan Bisnis 

Islam, 6(2), 143-156. 

Darling Hammond, L., Hyler, M. E., & Gardner, M. (2017). Effective teacher professional 

development. Learning policy institute. 

Fariha Diyana, Khairul Firdaus, Norazlina Hanim, Norhayati & Wan Hazwani (2024). Beyond 

The Classroom: The Multifaceted Role of Malaysian Lecturers in Higher 

Education. International Journal of Advanced Research in Education and Society, 6(4), 

61-73. 

Farooqui, J. (2011). Civilization In An Islamic Perspective. Journal of Islam in Asia (E-ISSN 

2289-8077), 8, 409-426. 

Habibah Ramle (2017). Pembangunan Model Profesionalisme Guru Pendidikan Islam 

Berasaskan ‘Riadhah Ruhiyyah. Universiti Malaya. 

Jamsari Alias, Mohamad Mohsin & Syaidatun Nazirah (2024). Dapatan Awal Perlaksanaan 

Pedagogi Kreatif dalam Kursus CITRA Terpilih di Universiti Kebangsaan 

Malaysia. Jurnal Pendidikan Malaysia, 49(1). 

Khairunesa, Wan Hanim Nadrah, Laily Paim, Khadijah, Jalihah & Nor Aisah (2021). 

Kelaziman Punca Tekanan Pensyarah di Universiti Awam Malaysia. e-BANGI 

Journal, 18(2). 

Kamal Hassan (2010). A return to the Qur’ānic paradigm of development and integrated 

knowledge: The Ulū al-Albāb model. Intellectual Discourse, 18(2). 

Lundeto, A. (2023). Empowering Islamic religious teachers: Professional development and 

challenges. International Journal of Science and Society, 5(3), 430–449. 

Muthi’ah Lathifah & Yakobus Ndona (2024). Peran Pendidikan Dalam Membangun 

Kemanusiaan Yang Beradab. Lencana: Jurnal Inovasi Ilmu Pendidikan.  

Murat Önde & Fatih Ulaşan (2018). Ibn Khaldun’s cyclical theory on the rise and fall of 

sovereign powers: The case of Ottoman Empire. Adam Academy Journal of Social 

Sciences, 8(2), 231-266. 

Muslihah & Noor Azizah (2023).Keperluan Hisbah Dalam Amalan Etika Akademik Pensyarah 

Di Institusi Pengajian Tinggi (IPT)." Jurnal'Ulwan 8.3 (2023): 338-347. 

Mahmudul & Abdul Rashid (2023). Journey to Islamicisation of Human Knowledge: A 

Festschrift in Honour of Mohd. Kamal Hassan. IIUM PRESS. 

Nasri Abdullah (2017). Pengamalan Kompetensi dalam Kalangan Pensyarah Pendidikan Islam 

Institut Pendidikan Guru di Malaysia. Fakulti Tamadun Islam, UTM. 

Nur Shahidah, Mohamad Marzuqi & Mohd Syaubari (2025). Ciri dan personaliti signifikan 

Guru Pendidikan Islam (GPI) dalam pembentukan sahsiah pelajar. AL-MAKRIFAH 

Journal of Knowledge and Learning in Islamic Tradition and Culture, 3(1), 1-14. 

Parveen, S., Mascarenhas, R., & Vaswani, V. (2021). Comparison of knowledge, attitude, and 

practice of authorship guidelines among medical and dental professionals. Journal of 

Indian Orthodontic Society, 55(1), 39-48. 

 



INTERNATIONAL JOURNAL OF AL-QURAN AND KNOWLEDGE (IJQK) 

VOLUME 5, ISSUE 1, 2025 
 

 15 

Suhendri & Rohendi (2024). Peradaban Peradaban Dalam Perspektif Islam: Sebuah Tinjauan 

Masa Lalu, Pijakan Masa Akan Datang. Sharia: Jurnal Kajian Islam, 1(1), 14-28. 

Seyyed Hossein Nasr (2003). A young Muslim's guide to the modern world. KAZI 

publication,Inc Chicago.  

Syed Ismail & Lee Leh Hong (2022). Budaya Penyelidikan Dan Penulisan Dalam Kalangan 

Pegawai Akademik di IPG. 

Samuel P. Huntington (1993).The Clash of Civilizations?. Foreign Affairs, Vol.72, No.3 

(Summer, 1993), pp. 22-49. 

UniSZA (2017). Flexible education with soul (2nd ed.). Universiti Sultan Zainal Abidin. 


